

قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم  
من اطاعنی دخل الجنة (رواہ البخاری)

# تین ہلکہ مسائل

ٹوپی اور عمامہ پرمسح، موزوں اور جرابوں پرمسح اور و نمازوں کو سفر اور حضر میں جمع کرنا



حضرت مولانا مفتی محمد نذیر احمد بیگرائی  
تالیف پروفیسر احمد رضا علیم کربلائی

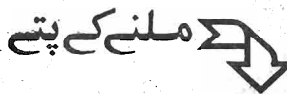
## جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ

---

|            |       |                                  |
|------------|-------|----------------------------------|
| نام کتاب   | ..... | تین ایسے مسائل                   |
| مرتب       | ..... | حضرت مولانا تقی نبیر احمد بلگرای |
| صفحات      | ..... | 88                               |
| اشاعتِ اول | ..... | رمضان المبارک ۱۴۳۲ھ              |
| تعداد      | ..... | 1100                             |

---

ر ا ب طہ  
0331-9294975  
0334-3432345



مکتبہ عمر فاروق  
شاہ فیصل کالونی کراچی  
نیز ملک بھر کے مشہور کتب خانوں سے طلب فرمائیں

## عکس مضامین

|    |                                                                  |
|----|------------------------------------------------------------------|
| 5  | انتساب                                                           |
| 6  | تقریظ                                                            |
| 8  | تقریظ                                                            |
| 11 | مقدمہ                                                            |
| 13 | عمامہ کے متعلق ضروری مسائل و فضائل                               |
| 14 | عمامہ کی مقدار                                                   |
| 15 | سر کے مسح کے دلائل احادیث مبارکہ سے                              |
| 18 | عمامہ کے مسح کے عدم جواز کے دلائل                                |
| 20 | امیرہ غلاش کے عمامے کے مسح کے پر عدم جواز کے قول کی وجوہات ترجیح |
| 21 | ان روایات پر تفصیلی کلام                                         |
| 23 | حدیث ثوبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ                                   |
| 24 | حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ                                    |
| 27 | نھیں (موزوں) پر مسح کرنے کے بعض اہم مسائل                        |
| 28 | ہر ابوں پر مسح کے جواز اور شرعاً کی بحث                          |
| 29 | قالکلیں جواز مسح علی الجوریین کے دلائل                           |
| 31 | صاحب اعلاء السنن کی تحقیق                                        |
| 32 | صاحب فسب الراییکی توجیہ                                          |
| 33 | حدیث ابن مخیرہ کے بارے میں ائمہ جرج و تعذیل کے احوال             |
| 36 | صرف جوریین والے آثار کا جائزہ                                    |
| 37 | جوریین کے تخفیف ہونے کی شرط کی وجوہات                            |

|    |                                                                |
|----|----------------------------------------------------------------|
| 39 | ایک سوال اور اس کا جواب                                        |
| 41 | جمع میں الصلوٰتِ ن                                             |
| 43 | نقشِ مذاہب دربارہ جمع میں الصلاۃ تین فی السفر                  |
| 49 | نمایز کے مسائل                                                 |
| 50 | حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث پر بحث            |
| 52 | احادیث و آثارِ حسن سے جمع تا خیر فی السفر کا جواز ثابت ہوتا ہے |
| 54 | حدیث ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما پر بحث                      |
| 55 | مذکورہ روایت کے جوابات                                         |
| 56 | ایک اعتراض اور اس کا جواب                                      |
| 58 | حدیث انس پر ایک نظر                                            |
| 62 | احادیث مبارکہ جمع میں الصلاۃ تین                               |
| 64 | بیان مذاہب                                                     |
| 66 | نہجہ ناکی                                                      |
| 68 | فقہ شافعی                                                      |
| 68 | فقہ حنبلی                                                      |
| 69 | حال سفر میں جمع صوری کا جواز ثابت ہوتا ہے                      |
| 74 | جمع میں الصلاۃ تین فی الحضر کی روایات                          |
|    |                                                                |
|    |                                                                |
|    |                                                                |

## انتساب

بندہ اپنی اس کاوش کو مدرسہ ابی بکر صدیق رضی اللہ عنہ گاؤں بٹھ موڑی، تحریل وضع بلگرا۔  
ہزارہ، صوبہ خیبر پختونخواہ، پاکستان کی طرف منسوب کرنے کی سعادت حاصل کر رہا ہے۔ جو  
انہائی کمپرسی اور بے سروسامانی میں شہری آبادی اور شہری سہولتوں سے دوران پہاڑی اور دیہاتی  
علاقوں میں شمع علوم دین اور تحفظ و تجوید قرآن کور و شن کئے ہوئے ہے۔  
اور بندہ اس کاوش کو جامعۃ العلم والہدی بلیک برن کی طرف منسوب کرنے کی سعادت  
حاصل کر رہا ہے۔ جس کے منور جمین میر حضرت مفتی عبدالصمد صاحب مدظلہ کے سایہ عاطفت  
میں بیٹھ کر بندہ یہ رسالہ لکھ رکھا۔

بندہ محمد نذیر (کان اللہ له)

## تقریظ

حضرت مولانا مفتی محمد نعیم صاحب دامت برکاتہم العالیہ مدیر ویشیخ الحدیث جامعہ بخاریہ  
سائنس (کراچی)

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذى خص سیدنا محمد صلی الله علیہ وسلم باستی المناقب،  
ورفعه في الشرف الى اعلى المراتب وجعل الاسوة الحسنة والشمائل الكبيرة  
امثالمن تمسك بها وحجة من المهالك والمصائب، وشرف لمن اقتدی بها  
بالفضائل والمناقب والصلوة والسلام على سید المرسلین وفخر الاولین  
واليخرين.

محمد المبعوث بالدين الواصیب، وعلى آله واصحابه الذين نالوا به  
اشرف المناصب

اما بعد! اعوذ بالله من الشیطان الرجیم. بسم الله الرحمن الرحيم.

ومن يطع الله ورسول فقد فاز فوزاً عظيماً  
محترم وکرم عزیزی مفتی محمد نذیر صاحب دامت برکاتہم العالیہ دیار غیر یعنی ملک برطانیہ میں  
مقیم ہو کر دین کی نشر و اشاعت کے فریضہ کے لئے اپنی استطاعت سے بڑھ کر سرانجام دے رہے  
ہیں، اور برطانیہ ہی میں درس و تدریس میں مشغول و مصروف عمل ہیں۔

حضرت مفتی صاحب نے مسائل غلام کے نام سے رسالہ شائع کرنے کے لئے بہت عمده

مودع جمع کرنے کی کوشش فرمائی ہے۔ مفتی صاحب نے اس رسالہ میں عمامہ (گپڑی) کی اہمیت اجاگر کی ہے۔ عمامہ سنت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ہے جو کہ مسلمانوں میں بہت ہی کم رہ گئی ہے اس رسالہ میں اس کی اہمیت کو واضح کیا گیا ہے۔ طبرانی میں حضرت ابوذر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میری سنت کے مٹنے کے وقت میری سنت کو زندہ کرنے والے کوسو (۱۰۰) شہیدوں کا ثواب ملے گا۔ یعنی جس وقت سنتوں کو لوگ چھوڑ چکے ہوں سنت کا رواج نہ ہو، اس سنت سے غافل ہوں اس سنت کو سنت نہ سمجھ رہے ہوں اس سے غفلت برداشت رہے ہوں تو ایسی صورت میں اور ایسے وقت میں جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی کسی بھی سنت کو راجح کریں گا، یاد و سروں کو ترغیب دیں گا اس کوسو (۱۰۰) شہیدوں کا ثواب ملے گا۔ اس وقت اہل علم اور خواص بھی اس سنت سے غافل ہیں۔

حضرت مولانا محمد نذیر صاحب نے اس کے ساتھ ساتھ (۱) ٹوپی اور عمامہ پر مسح (۲) موزوں اور جرابوں پر مسح (۳) جمع بین الصالات کے فقہی مسائل بھی بیان فرمائے ہیں۔ ان مسائل میں فقهاء کے اختلاف کو بڑے عمدہ طریقہ سے بیان فرمایا ہے۔ علمی اور فقہی اختلاف کو اختلافی حد تک ہی رکھا ہے۔ اس میں کسی کو بھی مخلاف و کفر کا تبع قرار نہیں اور واضح فرمایا کہ اختلافِ رائے کی ہر طرح گنجائش ہے اور یہی حسن ہے، مفتی صاحب نے کوئی بھی دلیل حوالہ کے بغیر نقل نہیں کی۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ یہ رسالہ اہل علم مسلمانوں کے لئے نافع اور حضرت مفتی صاحب کے لئے نجات کا ذریعہ بنائے۔

فقط

مفتی محمد نعیم

مدیر و شیخ الحدیث جامعہ یونیورسٹی، کراچی

## تقریظ

حضرت مولانا نصیب الرحمن صاحب زید مجده، سابق أستاذ الحدیث ادارہ تعلیم الاسلام

(برطانیہ)

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي أمر عباده بالتفقه في الدين ، ليكون أداؤهم على وفق  
شرعه المبين ، وذم الاعراض عن الحق تعلماً و عملاً ، ووصف أربابه بأنهم  
كالا نعام أو أضل سبيلاً ، وصلى الله على نبينا محمد القائل : من يردد الله به  
خيراً يفقهه في الدين وعلى الله واصحابه العلماء العاملين والهداة المهتدين  
وسلم وتسليماً كثيراً اما بعد .

امت میں فروعی مسائل میں ”اجتہادی اختلاف“ نہ صرف ایک ناگزیر اور فطری چیز ہے بلکہ  
بر طائق ارشاد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم (اختلاف امتی رحمۃ) یہ امت کے لئے ایک رحمت ہے  
بشرطیکہ اس میں شدت کا نقطہ لگا کر اسے ”رحمت“ میں تبدیل نہ کر لیا جائے۔

آج کے دور میں جبکہ اسلام اور مسلمان خارجی و داخلی ہر اعتبار سے فتوں کی آماجگاہ بنے  
ہوئے ہیں اور ان کی اجتماعی قوت و طاقت کو منتشر کرنے کے لئے طرح طرح کے حرbe استعمال  
کئے جا رہے ہیں حتیٰ کہ قرآن و سنت اور دین و اسلام کے نام پر اہل اسلام کو اسلام سے برگشہ  
کرنے کی سازشیں کی جا رہی ہیں۔

ان سازشوں میں سے ایک بڑی سازش وہ بہت سے مسائل جو علمی اعتبار سے ہر دور میں

اختلافی رہے ہیں اور حضرات آئمہ مجتہدین کی آراء ان میں مختلف ہیں اور ہر زمانے میں ان کے تبعین اپنے اپنے امام کی رائے کو علمی انداز میں مدلل کرنے کی کوشش کرتے رہے ہیں مگر ان کو کوششوں میں کہیں بھی اور کبھی بھی مخالف امام یا ان کے تبعین کی تحلیل یا تحقیر کا شاید بتک نہیں ہوتا تھا کچھ عرصہ سے نہ صرف یہ کہ ان مسائل کو زراعی بلکہ آئمہ مجتہدین کے تحقیر و تفسیق کا ذریعہ بنادیا گیا ہے۔ اور اس میں سب سے پیش پیش وہ گروہ ہے جو اپنے آپ کو عالم بالحدیث اور رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم کے صحیح طریقے پر چلنے والا اور دیگر تمام مسلمانوں کو جو آئمہ حدیث مثلاً حضرت امام ابو حنفیہ، امام مالک، امام شافعی اور امام احمد رحمہم اللہ کے فہرمان آن و حدیث اور تفہیم اور مذہبین پر اعتماد کر کے ان کی کتاب و سنت سے متعلق علمی و فقہی تشرییحات کو درست مانتے اور اسلامی احکام و مسائل میں ان کی روشنی میں عمل کرتے ہیں کو مخالف حدیث اور گمراہ بتاتے ہیں۔ اور اپنی تقریروں و تحریروں کے ذریعہ امت کے سواد اعظم کی تفسیق و تحلیل میں اس طرح سرگرم عمل ہیں گویا ان کے نزدیک دین کی سب سے بڑی خدمت ہی ہے۔

جبکہ ان کی ان تقرییق انگیز دشمنانگیز سرگرمیوں سے نہ صرف یہ کہ ملت کا شیرازہ منتشر ہو رہا ہے بلکہ عام دیندار مسلم طبق تاصل پسندی کے ساتھ ساتھ شکوہ و شبہات میں بیٹلا ہو کر علماء امت و سلف صالحین کی جانب سے سوئے ظن میں گرفتار ہو رہا ہے۔

اس لیے عام مسلمانوں کو اس گروہ کے غلط پروپیگنڈوں کے برے اثرات سے محفوظ رکھنے کیلئے ضروری ہے کہ اس طرح کے اختیار میں مسائل کی نشاندہی کر کے ان کی پوری حقیقت کو پورے انصاف اور تفصیل کے ساتھ مسلمانوں کے سامنے پیش کر دیا جائے تاکہ وہ ہر طرح کی بدگمانی سے محفوظ رہیں۔

اسی جذبہ کے تحت استاد حدیث جامعۃ العلم والہدی برادر محترم جناب مولانا مفتی محمد نذیر صاحب بلگرامی دامت برکاتہم العالیہ نے ان بہت سے مسائل میں سے تین مسائل جن کا آج کل بہت چرچا کیا جا رہا ہے علامہ پرسح، جرا بول پرسح اور خصوصاً جمع بین العالیین سفر اور حضر ملیں کو منتسب

فرما کر اس پر زیر نظر رسالہ تالیف فرمایا ہے۔

بندہ نے اس رسالے کا بالاستیعاب مطالعہ کیا ہے فاضل مؤلف نے پورے رسالے میں اس بات کا خاص اہتمام والتزام فرمایا ہے کوئی بات بے سند و سہی ہو اور جو کچھ بھی تحریر کیا جائے علمی انداز میں حق و انصاف اور اعتدال و توسط کی حدود میں رہتے ہوئے پورے اعتقاد کے ساتھ یہ بات کی جاسکتی ہے کہ وہ اپنے اس اسلوب میں پورے طور پر کامیاب رہے ہیں اور یہی اہل حق و ارباب علم کا شیوه ہے کہ فریق خلاف پر طعن و تشیع اور بے جا تعریض کے بجائے اپنے موقف کو دلائل و برائین کی قوت سے ثابت کیا جائے۔

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ مفتی صاحب کی اس مخلصانہ محنت کو اپنے دربار عالیہ میں قبول فرمائے اور اسے انکے لیے اور تمام مسلمانوں کیلئے راہ ہدایت اور سب نجات بنائے۔ آمین یارب العالمین۔

کتبہ

احقر العباد فضیل الرحمن علوی

فاضل جامعۃ العلوم الاسلامیہ بنوری ٹاؤن، کراچی پاکستان

## مقدمہ

الحمد لله رب العالمين الذي جعل العلماء ورثة الانبياء والمرسلين  
وأنزل أهل الإسلام باتباع العلماء الربانيين فقال وهو أصدق القائلين فاسألاوا أهل  
الذكر إن كنتم لا تعلمون

ثم الصلة والسلام والبركات على سيد الانبياء والمرسلين إلى يوم الدين  
وعلى آله وأصحابه اجمعين وعلى تابعيهم ومن هذا حذوهם إلى يوم الدين

اما بعد

عصر حاضر میں اہل اسلام اور اسلام کو جن خارجی اور داخلی فتنوں کا سامنا کرنا پڑھ رہا ہے،  
ان میں سے ایک فتنہ تجدید پسندی اور کتاب و سنت کے عزائم کو ترک کر کے محمول بہانوں کو تلاش کر  
کے رخصتوں پر عمل کرنے کا فتنہ ہے۔

اور اس فتنہ میں جس طرح بر صیر کئی لوگ بتلاء ہیں، اسی طرح ان عرب ممالک کے بھی  
بہت سارے لوگ بتلاء ہیں جو بر اعظم افریقیہ میں شامل ہیں۔

ان فتنوں میں سے یہ تین مسائل بھی ہیں کہ سر کے سُح کے بجائے ٹوپی یا عمامہ پر سُح کو کافی  
سمجھ لیا جاتا ہے اور اسی طرح بغیر کسی معقول شرعی عذر کے دونمازوں کو ایک نماز کے وقت میں صح  
کر کے ادا کر لیا جاتا ہے۔

اس رسالہ میں یہ نہ نہیں کہ اپنی تین مسائل پر تفصیلی گفتگو کی اپنی بساط کے مطابق کوشش کی ہے  
اور پوری کوشش کی ہے کہ موافقین اور مخالفین کے دلائل کو پوری دیانت داری کے ساتھ نقل کر لے  
ان پر حکمان اور منصفانہ بحث کی جائے۔ کسی کی تحریر یا سب و شتم سے دل و دماغ اور قلم و قرطاس کو  
چھایا جائے۔

بندہ..... اپنی اس محنت اور کاوش میں کہاں تک کامیاب ہوا ہے یہ فیصلہ قارئین کریں گے۔

البتہ بندہ حضرت مولانا شمس الحق صاحب مشتاق (جو کہ اب رحمۃ اللہ علیہ بن پچے ہیں)

حضرت مولانا نصیب الرحمن علوی صاحب مدظلہ، حضرت مفتی سراج احمد صاحب مدظلہ کا تھہ دل سے مشکور ہے کہ جنہوں نے اس پورے مسودے پر نظر ثانی فرمائی اور اپنے قیمتی مشوروں سے بندہ کو نوازا۔

اسی طرح ان حضرات علماء کرام اور ان دیگر اکابر علماء کرام کا بھی بندہ تھہ دل سے مشکور ہے،

جن کی حوصلہ افزاییاں تو جہات اور ادیعیہ صالحہ بندہ کی ہست بڑھاتی رہی۔

نیز بندہ جامعۃ العلم والہدی اور اس کے ارباب انتظام کا بھی بہت مشکور ہے کہ جن کے کتب

خانہ سے استفادہ کر کے بندہ یہ مضمون تیار کر سکا۔ اللہ تعالیٰ ان تمام خیر اندیش مسلمانوں کو اپنے

شایانِ شان بدلہ عطا فرمائے، جن کی نیک تہذیب، دعاوں اور مشوروں سے بندہ یہ کام پایہ تکمیل

تک پہنچا سکا۔ اپنے مسلمان بھائیوں سے آئندہ بھی بندہ کو یہی حسن ظن ہے کہ اگر اس کتاب میں

کوئی چیز قابل اصلاح نظر آجائے تو ضرور مطبع فرمائیں۔

اور اگر اس سے کسی کو فائدہ پہنچے تو دعاوں میں بندہ کو، بندہ کے اساتذہ و مشائخ کو، والدین

کو اور اہل عیال کو ضرور یاد فرمائیں۔ واجرم کم علی اللہ

ہمارا خون بھی شامل ہے ترین گلستان میں

ہمیں بھی یاد کر لیتا چن میں جب بہار آئے

بندہ محمد نذیر

مدرس جامعۃ العلم والہدی یونیورسٹی

## عمامہ کے متعلق ضروری

### مسائل و فضائل

#### عمامہ کی فضیلت:

عمامہ باندھنا سنت نوائده (متحب اور مندوب) ہے چنانچہ عمدۃ القاری میں میں علامہ بدر الدین عینی رحمۃ اللہ نے نقل فرمایا ہے۔

عن رجل من الانصار قال جاء رجل الى ابن عمر فقال يا ابا عبد الرحمن

العمامة سنة فقال نعم (عدۃ القاری شرح البخاری ص ۲۲ بحوالہ کتاب الجہاد ابن ابی عاصم) ایک انصاری روایت کرتے ہیں کہ ایک آدمی حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے پوچھا کہ اے ابو عبد الرحمن کیا عمامہ باندھنا سنت ہے؟ تو آپ نے فرمایا کہ مجھی ہاں۔

نیز حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے عمامہ باندھنا ثابت ہے۔ چنانچہ سئوناربعہ میں حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ کی حدیث مبارک ذکر ہے کہ:

حضرور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم فتح مکے کے دن مکہ میں داخل ہوئے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سر پر سیاہ عمامہ تھا۔ (آخرۃ النسائی واللطف لعلہ عن جابر ص: ۲۵۵، ح: ۲، والترمذی ص: ۳۰۳، ح: ۲، ابو داؤد فی سنہ ص: ۵۶۳، ح: ۲، واحرجہ ابن ماجہ فی سنہ عن ابن عمر ولفظ للفظ جابر ص: ۲۵۶)

نیز حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے عمامہ مبارک کا شملہ دونوں شانوں کے نیچ میں ہوتا تھا۔

چنانچہ ارباب سنن نے حضرت عمرو بن حریرث رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت نقل کی ہے کہ:

حضرت جعفر بن عمرو بن حریرث اپنے والدے نقل کرتے ہیں وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو منبر پر دیکھا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سیاہ عمامہ پہن رکھا تھا اور اس کے دونوں کنارے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دونوں شانوں کے درمیان تھے۔ (آخرۃ ابو داؤد اللطف لعلہ عن ابن ماجہ فی سنہ ص: ۲۵۶، ح: ۲، والنسائی ص: ۲۵۵، ح: ۲، وابن ماجہ فی سنہ ص: ۳۰۳، ح: ۲، والترمذی ص: ۳۰۳، ح: ۲)

### عمامہ کی مقدار:

البتہ عمامہ کی مقدار کی تعین کی مستند روایت یا کتب سیر میں سے کسی مستند کتاب میں موجود نہیں ہے۔ تفصیل کیلئے دیکھئے خصائص نبوی (خصوصیات شرح شہل ترمذی شیخ زکریا الکاندريوی رحمۃ اللہ علیہ ص: ۸۸)

البتہ لباس کے متعلق عمومی اصول کو سامنے رکھ کر یہ کہا جاسکتا ہے کہ عمامہ بہت زیادہ بڑا بھی نہ ہو جو موجب اسراف بنے اور بہت زیادہ چھوٹا بھی نہ ہو جو سنت کے مطابق عمامہ باندھنے سے مانع ہو جائے بلکہ درمیانے درجہ کا ہو۔ واللہ عالم بالصواب

### مح عماے کامسلہ

امام اعظم ابو حیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نہب کے مطابق صرف عماے پرسج کرنے سے مرکے مح کی فرضیت ادنیں ہوتی بلکہ سر کا مح ضروری ہے کیونکہ قرآن کریم اور احادیث مبارکہ میں اسی کا حکم دیا گیا ہے۔

سر کے مسح کی دلیل قرآن مجید سے:

ترجمہ: ”اے ایمان والو جب تم نماز پڑھنے کا ارادہ کرو تو دھولوا پنے چہروں کو اور بازوں کو کہنوں تک اور مسح کروا پنے سروں کا اور دھولوا پنے پیروں کو ٹخنوں تک“

(المسندہ آیت نمبر ۲)

## سر کے مسح کے دلائل احادیث مبارکہ سے

(۱) ..... حضرت عمر وادپنے والد سے روایت کرتے ہیں (کہ انہوں نے یعنی انکے والد نے فرمایا) کہ میں عمر بن الحسن کے پاس حاضر تھا اور انہوں نے حضرت عبداللہ بن زید رضی اللہ عنہ سے پوچھا حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے وضو کے بارے میں، پس انہوں نے انکے لیے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم (کی طرح) کا وضو کیا۔ پس انہوں نے ایک پانی (سے بھرا ہوا) برتن منگوایا اور اس برتن سے اپنے دونوں ہاتھوں پر پانی ڈالا اور تین مرتبہ اپنے دونوں ہاتھوں دھو لیئے، پھر اس برتن میں ہاتھ ڈال کر پانی لیا اور تین تین مرتبہ (پانی) چلو میں لیکر کلی کی اور ناک صاف کی پھر ہاتھ ڈال کر (پانی لیکر) تین مرتبہ پانا چہرہ دھویا، پھر ہاتھ ڈال کر اپنے دونوں بازوں کہنوں تک دھوئے پھر ہاتھ ڈال کر اپنے سر کا مسح کیا، پس اپنے ہاتھوں کو آگے کی طرف لے گئے اور پیچے کی طرف لے آئے اور پھر ٹخنوں تک اپنے پیر دھو لیے۔ (صحیح بخاری ص ۳۳، ج ۱)

(۲) ..... حضرت نعیم بن عبد اللہ مجہہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو وضو کرتے ہوئے دیکھا پس انہوں اچھی طرح چہرہ دھویا، پھر انہوں داہنا باز دھویا یہاں تک کہ کہنی سے (بھی اوپر) باہ تک پہنچ گئے پھر بایاں بازو دھویا یہاں تک کہ باہ تک پہنچ گئے پھر سر کا مسح کیا اور پھر داہنا پیر دھویا یہاں تک کہ پنڈلی تک پہنچ گئے اور پھر بایاں پیر دھویا یہاں تک کہ پنڈلی تک پہنچ گئے اور پھر فرمایا کہ میں نے اسی طرح حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو وضو فرماتے ہوئے دیکھا ہے۔ (صحیح مسلم ص ۱۴۶، ج ۱)

(۳) ..... حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم

علیہ وسلم کو وضو فرماتے ہوئے دیکھا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قطری عمامہ باندھا ہوا تھا۔ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا دست مبارک عمامے کے نیچے داخل کر کے سر کے اگلے حصے سخ فرمایا اور عمامے کو سر سے نہیں اتارا۔ (سنن ابن داؤد ص ۲۰، ۱۹)

(۳)..... حضرت ربع بنت معوذ بن عفراء فرماتی ہیں کہ انہوں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو وضو فرماتے ہوئے دیکھا وہ فرماتی ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سر کے اگلے اور پچھلے حصے کا سخ فرمایا۔ (جامع ترمذی ص ۱۵-۱۶ ج ۱)

(۴)..... حضرت ابو جہد جو کہ فیس کے صاحبزادے ہیں فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو وضو کرتے ہوئے دیکھا اپنے آپ نے اچھی طرح دونوں ہاتھوں کو دھویا، پھر تین دفعہ کلی کی اور تین دفعہ ناک کو صاف کیا اور تین دفعہ چہرہ دھویا پھر اپنے سر کا سخ کیا اور پھر اپنے دونوں پیر ٹھنڈوں تک دھوئے اور پھر کھڑے ہو کر وضو سے بجاہ ہوا پائی لیا اور اس کو پیا۔ پھر فرمایا کہ میں نے چاہا کہ تم کو دکھادوں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کیسے وضو فرماتے تھے۔ (سنن نسائی ص ۲۸ ج ۱)

(۵)..... حضرت عبد اللہضا بھی رضی اللہ عنہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت فرماتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو کوئی وضو کرے اور وہ کلی کرے اور ناک میں پانی ڈالے، تو اس کے منہ اور ناک سے اس کی خطائیں نکلتی ہیں (یعنی معاف ہوتی ہیں) اور جب اپنا چہرہ دھولے تو اسکے چہرے سے اسکی خطائیں نکلتی ہیں یہاں تک کہ اس کی پیکوں کی جڑوں سے بھی نکلتی ہیں۔ اور جب وہ بازو دھولے تو اس کی خطائیں اس کے بازوں سے نکلتی ہیں۔ اور جب وہ سر کا سخ کر لے، تو اس کے سر سے اسکی خطائیں نکلتی ہیں۔ حتیٰ کہ اس کے کافوں سے اور جب وہ اپنے بیبر دھولے تو اس کے پیروں سے اسکی خطائیں نکلتی ہیں یہاں تک کہ اس کے پیروں کے ناخنوں کے نیچے سے نکلتی ہیں اور پھر اسکی نماز اور مسجد کی طرف جانا دونوں نفل ہوتے ہیں (یعنی رفع درجات کا ذریعہ بنتے ہیں)۔ (سنن ابن ماجہ ص ۵، ۲، وکذا اخرجه الحاکم فی المسدر ک ص ۲۲۰ ج ۱)

(۶)..... حضرت حران بن ابان رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ

کو دھوکرتے ہوئے دیکھا پس آپ نے تین دفعے اپنے ہاتھوں پر پانی ڈال کر ان کو دھویا پھر تین مرتبہ کلی کی اور تین مرتبہ ناک میں پانی ڈالا۔ پھر تین دفعے اپنا چہرہ دھویا پھر کہنی تک اپنا داہنا بازو تین مرتبہ دھویا، پھر کہنی تک اپنا بایاں بازو تین مرتبہ دھویا پھر اپنے سر کا مسح کیا پھر اپنا دایاں پیر مختی تک تین مرتبہ دھویا پھر بایاں پیر اسی طرح دھویا اور پھر فرمایا کہ میں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ سے میرے اس دھوکی طرح دھوفر میا۔ (کتاب لمشی لابن جارود ص ۲۶، وکذ اخرج ابن حبان فی صحيحص ۱۹۹، ج ۲)

(۸)..... حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہا (دھو میں) سر کا مسح ایک دفعہ فرماتے تھے  
۔۔۔۔۔ (مصنف عبدالرازاق ص ۷، ج ۱)

(۹)..... حضرت عطاء بن یاس رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ ہم سے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہا نے فرمایا کہ کیا تم چاہتے ہو کہ میں تم کو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرح دھو کھاؤں پس آپ نے ایک برتن ملگوایا جس میں پانی تھا (پھر باقی حدیث اسی طرح ذکر کی جو کہ پیچھے گزری) اور اس میں یہ ہے کہ پھر انہوں نے پانی ایک چلو میں لیا اور ہاتھ کو جھار کر اس سے اپنے سراو کا نوں کا مسح کیا۔ (سنن کبری للبیت المقدسی ص ۹۶، ج ۱)

(۱۰)..... حضرت ہشام بن عروۃ اپنے والد عروۃ بن زیر (رضی اللہ عنہم) کے بارے میں نقل کرتے ہیں کہ وہ اپنے سر سے عمامہ نیچے اتار کر سر کا مسح کرتے تھے۔ (موطا امام بالک ص ۲۳)

فائدہ نمبر ۱: ان تمام آیات و روایات میں سر کے مسح کا ذکر لفظ رأس کے ساتھ ہے جو سر کو کیا جاتا ہے اور جو اس بات کی دلیل ہے کہ سر کا ہی ہوتا ہے نہ کہ عمامہ کا ورنہ پھر رأس کا لفظ نہ کورٹہ ہوتا۔

**فائڈ ۵:** بطور نمونہ کہ ہم نے یہ دس احادیث مبارکہ قتل کر دیں۔ ورنہ سر کا مسح قرآن مجید، احادیث متواترہ اور اجماع امت سے ثابت ہے۔ جبکہ بعض دیگر حضرات عما مے پرسح کو کہی کافی اور جائز سمجھتے ہیں واضح رہے کہ یہ اختلاف جواز و عدم جواز میں ہے ورنہ مسح رأس کی

افضیلت کا منکر کوئی بھی نہیں ہے اور اپنے استدلال میں درج ذیل احادیث کو پیش کرتے ہیں۔

(۱).....حضرت ثوبان رضی اللہ عنہ روایت فرماتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک سریہ بھیجا پس انکو مسدی لگی، پس جب وہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے انکو ارشاد فرمایا کہ تم عمamu اور موزوں پر مسح کرو۔ (سنن ابی داؤد ص ۱۹، ج ۱)

(۲).....حضرت بلال رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو چادر (عمامے) اور موزوں پر مسح کرے ہوئے دیکھا۔ (سنن نسائی ص ۲۹، ج ۱)

۳.....حضرت ابو مسلم جو کہ حضرت زید بن صوحان کے مولیٰ (آزاد کردہ غلام) تھے۔ فرماتے ہیں کہ میں حضرت سلمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس بیٹھا ہوا تھا کہ انہوں نے ایک آدمی کو وضو کیلئے موزے اتنا تھے ہوئے دیکھا تو انہوں نے اس (آدمی) سے فرمایا کہ اپنے موزوں پر مسح کرو اور عماء پر اور ماٹھے پر مسح کرو۔ اس لیے کہ میں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو موزوں اور عماء پر مسح کرتے ہوئے دیکھا ہے۔ (سنن ابن ماجہ ص ۳۱)

(۴).....حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کے صاحبزادے اپنے والد سے نقل فرماتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے وضوفرمایا پس آپ نے موزوں اور عماء پر مسح فرمایا۔ (سنن ترمذی ص ۲۹، ج ۱)

ان احادیث اور ان کے ہم شل دوسری احادیث کی وجہ سے حضرت امام احمد اور امام اویاعی وغیرہ مسح علی العمامہ کے جواز کے قائل ہیں۔

جیسا کہ پہلے ذکر ہو پہلا مگر حفیہ، مالکیہ، شوافعیہ اور جہور کے نزدیک مسح علی العمامہ جائز نہیں ہے۔

### عمامہ کے مسح کے عدم جواز کے دلائل:

تو ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں اسکے علاوہ درجہ ذیل روایات و آثار میں اس بات کی پوری صراحت ہے کہ آپ ﷺ اور جہور سلف کا معمول مسح سرکار ہا ہے نہ کمسح عمامہ کا۔

(۱)..... حضرت امام مالک رحمہ اللہ کو یہ روایت پہنچی ہے کہ حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے علمے پر محض کرنے کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا کہ نہیں یہاں تک کہ سر کے بالوں کو چھو لے۔ (موطا امام مالک ص ۲۲)

اور امام مالک رحمہ اللہ کی بلاعیات احادیث مصلیہ میں سوائے چار کے اور یہ حدیث ان جابر میں سے نہیں ہے انکی تفصیل کیلئے دیکھئے مقدمہ مصنفی شرح موطال الشاہ شاہ ولی اللہ رحمہ اللہ، موطا امام مالک ص ۹۲، ۹۳۔

(۲)..... حضرت عروۃ بن ازیر سے اُنکے بیٹے ہشام روایت کرتے ہیں کہ وہ اپنے سر سے عمائدہ اتار کر پر محض فرماتے تھے۔ (موطا امام مالک ص ۲۲)

(۳)..... حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے وضو فرمایا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سر کی چوٹی پر اور عمامہ پر محض فرمایا اور موزوں پر محض فرمایا۔ (سنن نسائی ص ۳۰)

(۴)..... حضرت ابو عبیدۃ رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مسح علی الْخَفَّین کے (جو از کے) بارے میں پوچھا، تو انہوں نے فرمایا کہ اے میرے بچے یہ سنت ہے۔ اور میں نے ان سے مسح علی العمامہ کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے فرمایا کہ بالوں کو چھو لے۔ (سنن ترمذی ص ۲۹ ج ۱)

(۵)..... حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو وضو فرماتے ہوئے دیکھا، اور آپ کے سر مبارک پر قطری عمامہ تھا اپنے آپ نے اسکے نیچے سے ہاتھ مبارک داخل کر کے ناصہ (چوٹی) کا مسح فرمایا، اور عمامہ کو نیچے نہیں اتارا۔ (سنن البی داؤد، وللاظل ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۲۴، ۲۵، ۲۶، ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۳۰، ۳۱، ۳۲)

نیز یہ حدیث پہلے بھی گزری ہے:

(۶)..... حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما جب سر کا مسح فرماتے تھے تو توپی اور کرکے سر

کے اگلے حصے کا مسح فرماتے تھے۔ معرفۃ السنن والآثار للبیہقی ص ۱۶۱، ج ۱)

(۷) ..... حضرت امامہ بن زید رضی اللہ تعالیٰ عنہا روایت فرماتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم الصوائق میں داخل ہو گئے ہیں آپ قضاۓ حاجت کیلئے تشریف لے گئے اور آپ کے ساتھ (حضرت بلاں رضی اللہ عنہ) تھے پھر وہ دونوں نکلے تو میں نے بلاں سے پوچھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا کیا۔ تو انہوں نے کہا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے وضو فرمایا پس اپنے چہرہ اور ہاتھوں کو دھویا اور سر کا مسح فرمایا اور موزوں پر مسح فرمایا۔ (متدبر حاکم ص ۲۵۲، ج ۱)

(۸) ..... حضرت قادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے عماۓ پر مسح فرماتے تھے اور فرمایا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنا دست مبارک سر کے اگلے حصے پر رکھتے تھے اور پھر اپنے ہاتھ کو عماۓ پر پھیر دیتے تھے۔ (مصنف عبدالرزاق ص ۱۸۹، ج ۱)

(۹) ..... حضرت نافع رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت صفیہ بنت عبیدہ رضی اللہ عنہا کو وضو کرتے ہوئے دیکھا اور وہ سر سے چادر اتار کر پھر سر کا مسح فرماتی تھیں۔ (موطا امام محمد ص

(۱۱)

فائدہ: نمونے کے طور پر ہم نے ان چند حدیثوں پر اکتفاء کیا ہے ورنہ اس مضمون کی بہت سی احادیث ہیں جن سے صرف عماۓ پر مسح کرنے کا عدم جواز ثابت ہوتا ہے۔

### انہہ ثلاثہ کے عماۓ کے مسح کے پر عدم جواز

#### کے قول کی وجوہات ترجیح:

انہہ ثلاثہ (امام ابوحنیفہ مسح اصحاب کے اور امام مالک اور امام شافعی رحمہم اللہ تعالیٰ عماۓ پر مسح کو مندرجہ ذیل وجوہات کی بناء پر جائز نہیں سمجھتے۔

۱..... یہ احادیث قرآن کے مخالف ہیں اس لیے کہ قرآن مجید میں مسح رأس کا ذکر ہے اور عماۓ پر مسح کرنے کو سر کا مسح نہیں کہا جا سکتا۔

۲..... حضرت امام محمد رحمہ اللہ نے موطا میں لکھا ہے کہ ”بلغنا ان المسح على

العمامۃ کان فترک ” (موطا امام محمد ص) اے) ہمیں یہ خیر پیشی ہے کہ عماء پر مسح پہلے جائز تھا پھر اس کو ترک کر دیا گیا۔

اس عبارت کے ذیل میں مولانا عبدالجی لکھنؤی التعلیق المحمد میں فرماتے ہیں ذکر و ان بلاغات محمد مسندة (بحوالہ سابق) علماء نے لکھا ہے کہ امام محمد رحمہ اللہ کی بلاغات مسندة ہوتی ہیں۔ لہذا اس سے بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ حکم منسوخ ہو چکا ہے۔

۳..... یہ روایات ان روایات کے مخالف ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے صرف عماء پر مسح کرنے پر اکتفاء نہیں فرمایا بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سر کے کچھ حصے پر بھی مسح فرمایا۔ پس اگر صرف عماء پر مسح جائز ہوتا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کوسر پر مسح کرنے کی ضرورت نہیں تھی۔ لہذا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا صرف عماء کے مسح پر اکتفاء نہ فرمانا اس پر اکتفاء کے عدم جواز کی دلیل ہے۔

۴..... مسح علی العمامہ کے جواز کی احادیث تقریباً چار صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے مردی ہیں:

### ان روایات پر تفصیلی کلام:

(۱) حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ

انی روایات مختلف ہیں۔ بعض میں صرف عماء کا ذکر ہے جیسا کہ ہم پیچھے سنن ترمذی کی روایت ذکر کر چکے ہیں اور بعض میں عماء اور ناصیہ (سر) دونوں کا ذکر ہے۔ اور صحیح مسلم میں زیادہ تر یہی روایات ہیں اور بعض میں صرف مسح علی الرأس کا ذکر ہے اور یہ روایت بھی صحیح مسلم میں موجود ہے اور صحیح مسلم میں حضرت مغیرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ایسی کوئی روایت موجود نہیں ہے جس میں صرف عماء پر مسح کا ذکر ہو تفصیل کیلمے دیکھئے (صحیح مسلم ص ۲۳۲ ج ۱، ج ۲)۔

لہذا ان کی بیان کردہ وہ روایات جن میں صرف عماء پر مسح کا ذکر ہے۔ ان کے بارے میں یہ بات یقین طور پر متعین ہو جاتی ہے کہ وہ مختصر ہیں اور جن روایات میں مسح علی العمامہ اور مسح علی الرأس دونوں کا ذکر ہے وہ تفصیلی ہیں۔ لہذا مختصر روایات کو تفصیلی روایات پر محول کیا جائیگا۔

دوسرے صحابی حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں، ان کی بیان کردہ روایت بھی ہم پچھے سنن  
نسائی کے حوالے سے ذکر کرچکے ہیں، ان کی بیان کردہ حدیث دو تابعین سے مردی ہے (۱)

حضرت ابو قلاب اتنے بارے میں امام تہذیقی رحمہ اللہ نے لکھا ہے کہ:  
واما حدیث بلاں عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم فی المسح علی العمامۃ فقد ضعفه الشافعی فی روایۃ حرملة

بانہ مکن حدیث ابی قلابہ وابوقلابی لم یری بل الاقط

حضرت امام شافعی رحمہ اللہ نے اس کو اس لیے ضعیف قرار دیا ہے کہ ابو قلابہ نے حضرت  
بلاں رضی اللہ عنہ کو کبھی بھی نہیں دیکھا (لہذا یہ حدیث منقطع ہے) (معرفۃ السنن والاثار للجہنی ج ۱)  
اور دوسرے راوی حضرت عبدالرحمن ابن ابی لیلی ہیں اور انکے طریق سے بیان کردہ حدیث  
کی سند میں اختراض ہے۔ چنانچہ ایک طریق میں

عن عبدالرحمن ابن ابی لیلی عن کعب بن محررة عن بلاں، ہے (بحوالہ سابقہ)

اس سند میں حضرت کعب بن محررة رضی اللہ عنہ کا ذکر ہے اور ایک سند میں اس طرح ہے:

عن عبدالرحمن ابن ابی لیلی عن البراء بن عازب عن بلاں قال (ایضاً بحوالہ سابقہ)

اس سند میں حضرت براء بن عازب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ذکر ہے

اور بعض طرق میں حضرت عبدالرحمن بن ابی لیلی نے برادر است حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ

عنہ سے یہ روایت نقل کی ہے۔ حالانکہ ان ابی لیلی نے حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو کبھی بھی

نہیں دیکھا اس لیے کہ ابی لیلی کو فیں تھے اور حضرت بلاں رضی اللہ عنہ شام میں تھے۔ لہذا یہ

حدیث منقطع ہے۔ سند درج ذیل ہے دیکھئے:

شعبة قال حدثنا الحكم قال سمعت ابن ابی لیلی یحدث ان بلاں قال کان

النبی صلی اللہ علیہ وسلم مسح علی الخفين والخمار

(یہ پوری جگہ معرفۃ السنن والاثار ص ۱۶۲، ۱۶۳، ۱۶۴، ج ۱ سے مانوذہ ہے)

لہذا حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بیان کردہ روایت میں اختراض سند بھی ہے جس کے

چند نمونے یہ مذکور ہوئے۔ اور اضطراب متن بھی ہے کہ بعض روایات میں فعل النبی صلی اللہ علیہ وسلم  
کے طور پر مسح علی العمامہ کو ذکر کیا ہے۔

اور بعض میں قول النبی صلی اللہ علیہ وسلم کو ذکر کیا ہے جس میں انہوں نے حضرت بلاں رضی  
اللہ عنہ کو سح علی العمامہ کا حکم فرمایا

اور بعض روایات میں حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ارشاد کے طور پر نقل فرمایا ہے۔  
مزید تفصیل کیلئے دیکھئے اعلاء النسن (اعلاء السنن ص ۱۵۰، ۲۹، ۳۸) اشیخ الاسلام ظفر احمد الحشنی  
(رحمہ اللہ)

لہذا اس کثرت اضطراب کی بناء پر حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت قابل جست  
نہیں رہی۔

### حدیث ثوبان رضی الله تعالیٰ:

مسح علی العمامہ کے جواز کے تیرے راوی حضرت ثوبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں جنکی  
روایت پیچھے سنن ابی داؤد کے حوالے سے گزر گئی۔

حضرت ثوبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے جواز مسح علی العمامہ کے بارے میں دو حدیثیں مروی  
ہیں۔ ایک وہ حدیث جو پہلے سنن ابی داؤد کے حوالے سے گزر گئی ہے۔

جس کا مفہوم یہ ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک سریہ بھیجا، پس انکو سردی لگی، پس  
جب وہ لوٹے تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے ارشاد فرمایا کہ عصائب اور تسانیین (موزوں) پر مسح کرو۔

اس حدیث سے قائلین جواز کا استدلال اس لیے درست نہیں ہے کہ اس میں لفظ عصائب کا  
ذکر ہے۔ اور عصائب عصابة کی جمع ہے۔ جس کا اطلاق عمائے پر بھی ہوتا ہے اور جبیرہ (زمم پر  
بندھی ہوئی پئی) پر بھی ہوتا ہے۔

چنانچہ مجم طبرانی میں حضرت ابو مامہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث مبارک میں غزوہ احمد کے

واقع کے بارے میں حدیث موجود ہے۔ جس میں وہ فرماتے ہیں

”رأيت النبي صلى الله عليه وسلم اذا توضأ حل عن عصابته و مسح عليها

بالوضوء

(میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا، جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم وضو فرماتے تو اپنے جبیرہ کو ہٹا کر  
وضوء میں وہاں (زمخ) پرمسح فرماتے تھے۔

لہذا یہ روایت مسح علی العمامہ کے بارے میں صریح نہیں ہے، اس یہ یقائل احتجاج نہیں  
ہے اسکی پوری تفصیل کیلئے دیکھئے (اعلاء السنن ص ۲۷، ۳۸، ج ۱) اور (نصب الرایل للمریلیعی ص  
(ج ۱، ۲۲۶)

اور دوسری روایت وہ ہے جو کہ امام احمد رحمہ اللہ نے اپنی منند میں ابوسلام الاسود سے  
روایت کی ہے۔

”عن ابی سلام الاسود عن ثوبان انه قال رأيت رسول الله صلى الله عليه  
وسلم توضاء ومسح على الخفن و على الخمار ثم العمامة . (منند امام احمد، ص  
(ج ۳۳۱)

میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ نے وضوفرمایا اور موزوں پر اور کپڑے  
(چادر) اور عماء پرمسح فرمایا۔

مگر یہ حدیث منقطع ہونے کیوجہ سے ضعیف ہے اس لیے کہ یحییٰ بن معین علی ابن المدینی اور  
امام احمد جیسے ائمہ فرماتے ہیں ابوسلام کا سماع حضرت ثوبان سے ثابت نہیں ہے۔ کذافی اعلاء السنن  
بحوالۃ التہذیب (اعلاء السنن ص ۵۶، ۵۷، ۵۸، ج ۲۹۶)

لہذا حضرت ثوبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت شدہ دونوں احادیث مرجوح ہیں۔

#### (۴) حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ

مسح علی العمامہ کے جواز کے چوتھے راوی حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں جنکی

روایت ہم پیچھے سنن ابن ماجہ کے حوالے سے ذکر کرچکے ہیں اس کے علاوہ یہ روایت منداحمد میں  
بھی موجود ہے جوان الفاظ سے مردی ہے۔

”عن ابی مسلم مولیٰ زید بن صوحان العبدی قال کنت مع سلمان الفارسی فرأی رجلًا قد احدث و هو يرید ان ینزع خفیه للوضوء فامرہ سلمان ان یمسح علی خفیه و علی خمارہ و قال سلمان رأیت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم مسح علی خفیه و علی خمارہ“ (مسند الامام احمدص ۵۱۳، ج ۵)

زید بن صوحان العبدی کے مولیٰ ابو مسلم روایت فرماتے ہیں کہ میں سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کے پاس تھا، انہوں نے ایک آدمی کو دیکھا کہ جس کا وضو ٹوٹ پکا ہیا اور وہ وضو کیلئے موزے نکالنا چاہتا ہے تو اسکو حضرت سلمان رضی اللہ عنہ نے حکم دیا کہ وہ موزوں اور عمامے اور سر کی چوٹی پر مسح کرے اور فرمایا حضرت سلمان رضی اللہ عنہ نے کہ میں نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو موزوں اور کپڑے (عمامے) پر مسح کرتے ہوئے دیکھا ہے۔

مگر یہ حدیث بھی قائلین جواز کیلئے دو وجہ سے قابل جحت نہیں ہے

(۱) ایک تو یہ کہ ان میں دور اوی ہیں ابو شریخ اور ابو مسلم مولیٰ زید بن صوحان اور یہ دونوں متكلم فیہ راوی ہیں انکی توثیق بھی کی گئی ہے۔ اور ان پر جرح بھی کی گئی ہے، تفصیل کیلئے دیکھئے اعلاہ السنن۔

(۲) دوسری وجہ یہ ہے کہ روایت کے ظاہر الفاظ اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی صرف عمامے کے مسح کو کافی نہیں سمجھتے تھے بلکہ اس کے ساتھ سر پر مسح کرنا بھی ضروری سمجھتے تھے، اس لیے اس آدمی کو انہوں نے یہ فرمایا علی عمامته و یمسح بنا صیبہ یعنی عمامے کے ساتھ ناصیہ (سر کی چوٹی) پر بھی مسح کا حکم فرمایا۔

جو ترینہ ہے اس بات کا کہ جو روایت انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے فعل کی نقل فرمائی ہے وہ مختصر ہے ورنہ وہ اس آدمی کو ناصیہ کے مسح کا حکم نہ دیتے۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ عماے پسح کے جواز کی جتنی روایات مردی ہیں.....

(۱)..... یا تو وہ جمل اور مختصر ہیں اور ان کے دوسرے طرق میں سچ رأس یا سچ علی الناصیہ کا

ذکر موجود ہے، جیسے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت ہے۔

(۲)..... یادہ متن اور سند کے لحاظ سے مضطرب ہیں جیسے کہ حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ

کی روایت ہے۔

(۳)..... یادہ مجروح ہیں جیسے کہ حضرت ثوبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو روایت ہے۔

(۴)..... اور یا ان کے عمل اور روایت میں تعارض ہے جو کہ روایت کے مختصر ہونے یا

منسوخ ہونے پر دلالت کرتی ہے جیسے کہ حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت ہے۔



# نفیں (موزوں) پر مسح کرنے کے بعض اہم مسائل

- (۱)..... موزوں پر مسح کرنے اور صرف یہ کہ جائز ہے بلکہ سنت ہے اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے موزوں پر مسح کرنا احادیث متواترہ سے ثابت ہے۔ جبکہ تفصیل امام زیلیع رحمہ اللہ نے نصب الرایتی میں اور حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ نے الدرایتی میں لکھی ہے (نصب الرایتی فی تخریج احادیث الہدایۃ للزیلیعی من منصوب ۲۸ ج ۱ الی ۲۳۲ والدرایتی فی تخریج احادیث الہدایۃ علی حامس الہدایۃ ص ۳۰، ۳۱، ۳۲، ۳۳، ج، او لین)
- (۲)..... ائمہ ثلاثہ یعنی احتاف، شوافع اور حنبلہ کے مذہب کے مطابق مقیم (جو مسافر نہ ہو ایک دن اور ایک رات موزوں پر مسح کر سکتا ہے جبکہ اس نے موزے حالت طہارت (وضو) میں پہنچ ہوں، اور مسافر تین دن اور تین رات موزوں پر مسح کر سکتا ہے جبکہ اس نے وضو کی حالت میں موزے پہنچ ہوں۔

اور مالکیہ کے نزدیک موزوں کا مسح کسی خاص مدت کے ساتھ مقید نہیں ہے لہذا کسی موجب

غسل کے بغیر موزوں کا نکالنا انکے نزدیک ضرور نہیں ہے اور غسل جمعہ کے لیے ان کے نزدیک  
نہیں مندوب (منتخب) ہے۔

والادلۃ فی المطولات۔ (کتاب الفقہ علی المذاہب الاربیعہ ص ۱۳۳، ج ۱)

### جرابوں پر مسح کے جواز اور شرائط کی بحث:

البتہ جرابوں پر مسح کرنے میں اختلاف ہے بعض نے اسکو مطلقاً منع لکھا ہے بعض نے  
مشروط اجازت دی ہے اور بعض نے مطلقاً اجازت دی ہے، جس کا خلاصہ اس طرح ہے کہ انہے  
اربعہ اور قاضی شوکانی رحمہ اللہ کے نزدیک اس کی مشروط اجازت ہے۔

اور امام ابن حزم ظاہری رحمہ اللہ کے نزدیک ہر قسم کے جرابوں پر مسح کرنا جائز ہے۔ ان  
سب کے مذاہب کی تفصیل اگلے صفحات پر ملاحظہ فرمائے۔

احتفاف: صاحبین کے نزدیک ایسے جرابوں پر مسح کرنا جائز ہے جو کہ خینین (موٹے کپڑے  
کے بنے ہوئے) ہوں۔ اس طرح کے اس سے پانی باہر نہ چھنتا ہو۔

اور امام ابوحنیف رحمہ اللہ کے نزدیک اگر جرابے مجلد ہوں (یعنی انکے اوپر والے حصہ پر چڑا  
لگا ہوا ہو) یا مصل ہوں (یعنی انکے نیچے چڑا لگا ہو) تو مسح جائز ہے ورنہ نہیں۔

لیکن صحیح قول یہ ہے کہ امام صاحب نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع فرمایا تھا۔ لہذا  
اب احتفاف کا عمومی مسئلہ وہی ہے جو صاحبین کا تھا اور فتویٰ بھی اسی پر ہے۔ تفصیل کیلئے دیکھئے (

نصب الرائی ص ۲۲۲، ۲۲۳، ج ۱ فتح القدير لابن الحمام ص: ۱۵۹، ۱۵۸، ج ۱)

(۲).....مالكیہ: حضرت امام مالک رحمہ اللہ کے قول قدیم میں اگر جرابے اوپر اور نیچے سے  
چڑے سے سیئے گئے ہوں تو انکے نزدیک اس پر مسح کرنا جائز ہے اور اگر اس میں چڑا لگا ہوانہ ہو تو  
پھر اس پر مسح کرنا جائز نہیں۔

پھر انہوں نے اپنے اس قول سے رجوع فرمایا اور مطلقاً جرابوں پر مسح کرنے کو ناجائز

قرار دیا۔

لیکن المدودۃ الکبری کی عبارت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ ما لکہ کے نزدیک فتویٰ حضرت امام مالک رحمہ اللہ کے قول قدیم پر ہے۔ یعنی اگر وہ جرابے مجلد اور متعلق ہوں تو اس پر مسح جائز ہو گا ورنہ نہیں ہو گا۔ تفصیل کلیئے دیکھیے (المدودۃ الکبری، ص ۱۲۳، ج ۲)۔

(۳) ..... شوافع: امام مزنی رحمہ اللہ نے حضرت امام شافعی رحمہ اللہ سے ان کا ندہب یہ نقل فرمایا ہے کہ جرابے اگر یچے سے ٹخنوں تک مجلد ہوں، تو ان پر مسح کرنا جائز ہے، ورنہ جائز نہیں ہے تفصیل کلیئے دیکھیے (مخصر المزنی علی الامم، ص ۱۲۳)

(۴) ..... حنابلہ: حضرت امام احمد رحمہ اللہ نے فرمایا ہے کہ اگر جرابے تنگ ہوں اور پیروں میں اپنی طاقت سے قائم ہوں اور جس طرح موزے نہیں مرتے اس طرح وہ بھی نہ مزیں تو ان پر مسح کرنا جائز ہے ورنہ نہیں تفصیل کلیئے دیکھیے (المغایل ابن قدامة ص ۳۰۰، ج ۱)

(۵) ..... امام ابن حزم ظاہری رحمہ اللہ: حضرت امام ابن حزم ظاہری کی عبارت سے ظاہر یہ راجح معلوم ہوتا ہے کہ اسکے نزدیک مطلقاً جرابوں پر مسح کرنا بغیر کسی شرط کے جائز ہے جس طرح کہ موزوں پر مسح کرنا سارے اہل سنت کے نزدیک جائز ہے اس کی تفصیل کلیئے دیکھیے (الجھلیل ابن حزم، ص ۸۰، ۸۱، ج ۲)

### **قائلین جواز مسح علی الجوربین کے دلائل:**

ا..... ”حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے وضوفرمایا اور جرابوں اور نعلین پر مسح فرمایا۔“

(آخرجه ابن ماجہ فی سننه واللقطۃ ص ۳۲، اخرجه الترمذی فی جامعہ ص ۲۹، ج ۱، ثم قال بعد تخریج ہذا الحدیث قال ابو عیسیٰ هذَا حَدِیثُ حَسْنٍ صَحِیحٍ وَهُوَ مِنْ أَحْدَاثِ مَحْلِ الْعِلْمِ وَبِهِ يَقُولُ سَفِیانُ الشَّوَّرِیُّ وَابْنُ الْمَبَارِکِ وَالشَّافِعِیِّ وَاحْمَدُ وَسَحَّاْقٌ قَالَ مسح علی الجوربِن وَان لم یکونوا نعلین ادا كانا شخین، انتھی، وآخرجه ابو داؤد فی سننه ص ۲۱، ج ۱، وقال بعد تخریج ہذا الحدیث قال ابو داؤد کان عبد الرحمن بن مهدی لاسعد حدیث بحدا الحدیث لان المعروف عن المغیرۃ ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم مسح علی انتھین

و روکی حذف ایضاً عن ابی موسیٰ الاشعیرین النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم انسح علی الجورین و لیس بالمحصل ولا  
بالقوی و سح علی الجورین علی بن ابی طالب و ابن مسعود الدبراء بن عازب و انس بن مالک و ابو امامہ و  
محصل بن سعد و عمرو بن حریث و روی ذلک عن عمر بن الخطاب و ابن عباس، شن بن ابی داؤد، ص  
(ج ۲۲۰، ج ۱)

۲..... ”حضرت ابو موسیٰ (اشعری) رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت فرماتے ہیں کہ حضور اکرم صلی  
اللہ تعالیٰ وسلم نے اپنی جرابوں اور نعلین پر سح فرمایا۔“ (اخراج الصحاوی فی شرح معانی الادار و المقطول  
ص ۱۷، ج ۱، وابن حزم فی السنن الکبریٰ ص ۲۸۵، ج ۱)

۳..... ”حضرت قادہ رضی اللہ عنہ سے حضرت انس بن مالک رضی عنہ کے بارے میں  
پوچھا گیا کہ کیا وہ جرابوں پر سح فرماتے تھے تو فرمایا کہ ہاں موزوں کی طرح ان پر سح فرماتے تھے  
۔“ (اخراج عبدالرازاق المصنف واللفظ للص ص ۲۰۰، ج ۱، وابن حزم فی السنن الکبریٰ ص ۲۸۵، ج ۱، وابن حزم  
فی الحکی ص ۸۵، ج ۲)

۴..... ”حضرت کعب بن عبد اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو دیکھا کہ  
انہوں نے قضاۓ حاجت کی اور اپنی جرابوں اور نعلین پر سح فرمایا۔“  
(اخراج ابن حزم فی الحکی واللفظ للص ص ۸۳، ج ۲، وابن حزم فی السنن الکبریٰ ص ۲۸۵، ج ۱، و  
عبدالرازاق فی المصنف ص ۲۰۱، ج ۱)

۵..... ”حضرت خالد بن سعد فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو مسعود انصاری رضی اللہ عنہ  
کو دیکھا کہ وہ جرابوں اور نعلین پر سح فرماتے تھے۔“ (اخراج ابن حزم فی السنن الکبریٰ واللفظ للص  
ص ۲۸۵، ج ۱، وعبدالرازاق فی المصنف ص ۲۰۰، ج ۱، وابن حزم فی الحکی ص ۱۲، ج ۲)

۶..... ”حضرت بیکِ الباراء فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابن عرب رضی اللہ عنہما کو فرماتے  
ہوئے سنائے کہ جرابوں پر سح کرنا موزوں پر سح کرنے کی طرح ہے۔“ (ابن حزم فی الحکی ص ۸۶،  
ج ۲، وعبدالرازاق فی المصنف ص ۲۰۱، ج ۱)

۷ ..... ”حضرت ابراہیم فرماتے ہیں کہ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ موزوں پر بھی مسح فرماتے تھے اور جرابوں پر بھی مسح فرماتے تھے۔“ (عبدالرازاق فی المصنف ص ۲۰۱، ۲۰۰، ج ۱)

۸ ..... ”حضرت اسماعیل بن رجاء اپنے والد سے روایت کرتے ہیں میں نے حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ کو دیکھا کہ انہوں نے قضاۓ حاجت فرمائی اور پھر جرابوں اور نعلین پر مسح فرمایا۔“ (ابن القیم فی السنن الکبریٰ ص ۵، ۲۸۵، ج ۱)

۹ ..... ”حضرت خلاس بن عمر و حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت فرماتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا کہ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ نے قضاۓ حاجت فرمائی جمع کے دن پھر وضو فرمایا اور جرابوں اور نعلین پر مسح فرمایا اور لوگوں کو جمع کی نماز پڑھائی۔“ (ابن حزم فی الحکم ص ۲، ۸۵)

حاصل یہ ہے کہ مسح کے متعلق احادیث مبارکہ میں طرح کی ہیں:  
(۱) اول وہ احادیث مبارکہ جن میں نعلین (موزوں) پر مسح کا ذکر ہے۔ جس کے جواز کے بارے میں سارے ائمہ کا اتفاق ہے۔

(۲) دوم وہ احادیث مبارکہ جن میں جرابوں اور نعلین دونوں پر مسح کا ذکر ہے۔ اس طرح کی احادیث مبارکہ کے بارے میں صاحب اعلاء السنن کی تحقیق پیش خدمت ہے۔

### صاحب اعلاء السنن کی تحقیق :

(۱) ائمہ پہلی توجیہ یہ ہے کہ اصلاً آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جرابوں پر مسح فرمایا اور یقیناً اکمال کی نیت سے نعلین پر وسٹ مبارک پھیرا۔

(۲) اور ہم نے سرے نعلین پر مسح کے جواز کا قول اس لیے اختیار نہیں کیا کہ ایک تو اسکی حاجت نہیں ہے اور دوسرے اس لیے کہ احادیث جواز مسح علی نعلین شہرت میں اس مقام تک نہیں پہنچ سکی ہیں۔ جنکی وجہ سے غسل (پیروں کے دھونے) کو ترک کر دیا جائے جس کا (حکم) قرآن میں آیا ہے۔ اور ہم نے کیا حدیث اس کا انکار نہیں کرتی۔

(۲) یا یہ کہا جائے گا کہ نفلی و خلوکے بارے میں ہے اور میرے زندگی یہی صحیح ہے۔ اس لیے کہ امام ابن حزم نے اپنی صحیح میں اس عنوان کے تحت روایت کیا ہے۔

**باب ذکر الدلیل علی ان مسح النبی صلی اللہ علیہ وسلم علی التعلین کا ن فی وضعه تطوع لا من حدث**

حضرت علی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے پانی کو لوٹا مٹکوایا اور پھر ہلکا وضو فرمایا اور تعلین پر مسح فرمایا اور ارشاد فرمایا کہ ظاہر (باوضو) آدمی کیلئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا وضو ایسا ہے جب تک کہ وہ محدث (بے وضو) نہ ہو۔

یہاں تک علامہ عثمانی رحمہ اللہ کی تحقیق تقلیل کی گئی (اعلاء السنن ص ۳۲۹، ۳۲۸، ج ۱)

### صاحب نصب الرایہ کی توجیہ:

نیز ان کے علاوہ اور توجیہات بھی پیش کی گئی ہیں جن میں سے ایک مزید توجیہ نصب الرایہ کے حوالے سے پیش خدمت ہے۔

حضرت عبیدہ بن جریح فرماتے ہیں کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے کہا گیا کہ ہم نے آپ کو دیکھا کہ آپ ایسا کام کر رہے ہیں کہ ہم نے آپ کے علاوہ کسی اور کو کرتے ہوئے نہیں دیکھا تو انہوں نے پوچھا کہ وہ کیا ہے تو (پوچھنے والے) نے کہا کہ آپ سستی (دیاغت کی ہوئی کھال) کے جوتے پہننے ہیں تو انہوں نے فرمایا کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انکو پہننے تھے۔ اور ان میں وضو فرمایا کرتے تھے اور ان پر مسح فرماتے تھے۔ (نصب الرایہ ص ۲۲۹ ج ۱)

امام عینی رحمہ اللہ نے اس سے یہ ثابت فرمایا ہے کہ وہ ان جو توں کے اندر پیروں کو دھوتے تھے اور بعد میں ان پر (تعاباً تھی پھیر کر) مسح فرماتے تھے۔

اور امام زیلیعی رحمہ اللہ نے اس سے یہ ثابت فرمایا ہے کہ وہ وضو کرنے کے بعد ان جو توں کو پہنتے تھے۔ (نصب الرایہ ص ۲۲۹ ج ۱)

فائدہ: یہاں تک نعلین کے بارے میں وارد شدہ احادیث مبارکہ کی معقول توجیہات الحمد للہ  
بیان ہو گئیں۔

(۳) اور تیسرا قسم کی وہ احادیث مبارکہ میں جن میں صرف جور میں پرسح کا ذکر ہوا ہے۔  
اور ان شاء اللہ انکے بارے میں ہم تفصیل سے گفتگو کریں گے۔

ایک احادیث مرفوع صرف دو ہیں جن میں جور میں پرسح کا ذکر ہوا ہے۔ ان میں سے ایک  
حدیث حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کی ہے جس کو ہم پچھے سنن ابن ماجہ، سنن ترمذی اور سنن ابی  
داود کے حوالے سے ذکر کر چکے ہیں۔

نیز اس حدیث کو نقل کرنے کے بعد امام ترمذی رحمہ اللہ نے اس کو حسن صحیح کہا ہے اور یہ بھی  
ہم پچھے تخریج میں نقل کر چکے ہیں۔

## حدیث ابن مغیرہ کے بارے میں انہمہ جرح و تتعديل کے احوال:

اب ذرا اس حدیث کے بارے میں مشہور انہمہ جرح و تتعديل کی بحث بھی ساعت فرمائیے۔

تمہید: اگرچہ حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ کی روایت میں بھی جور میں نعلین و دنوں کا لفظ  
آیا ہے۔

(۱) ..... لیکن چونکہ احادیث مرفوعہ میں سے یہی حدیث قائلین جواز کی دلیل ہے جو اس  
سے جوابوں پر سحیع کا جواز ثابت کرتے ہیں۔

(۲) ..... اور چونکہ حضرت امام ترمذی رحمہ اللہ تعالیٰ نے اس حدیث کو روایت کرنے کے  
بعد اس کے بارے میں فرمایا ہے کہ یہ حدیث حسن صحیح ہے۔  
ان دو وجہات کی بناء ہم ان شاء اللہ اس کے بارے میں انہمہ جرح و تتعديل کے اقوال مستند  
کتب سے پیش کریں گے۔

امام ترمذی رحمہ اللہ نے اس حدیث کو نقل کرنے کے بعد انہمہ کے اقوال اس کے بارے میں

نقل فرمائے ہیں انہی کے حوالے سے ان اقوال کو ملاحظہ فرمائیے۔

فن جرح و تتعديل کے مشہور امام عبد الرحمن بن مہدی رحمہ اللہ نے حضرت امام سفیان ثوری رحمہ اللہ سے کہا کہ اگر آپ ابو قیس کی حدیث ہزیل کے واسطہ (سنہ) سے مجھے سن بھی دیں تو پھر بھی میں آپ سے اس کو قبول نہیں کروں گا۔ تو سفیان نے فرمایا کہ وہ حدیث ضعیف ہے یا یہ فرمایا کہ وہ (یعنی گئی گزری) ہے۔ یا اس کے ہم مثل کوئی اور جملہ کہا۔

(۳) حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ کے صاحبزادہ امام عبد اللہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ یہ حدیث میں نے اپنے والد کو سائی تو انہوں نے فرمایا کہ حضرت عبد الرحمن بن مہدی رحمہ اللہ نے اس حدیث کو بیان کرنے سے انکار کیا اور یہ فرمایا کہ یہ منکر ہے۔

(۴) علی بن المدینی رحمہ اللہ نے فرمایا حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی مسح والی حدیث کو ان سے الہل مدینہ، الہل کوفہ اور الہل بصرہ نے روایت کیا ہے اور وہ حدیث ان سے ہزیل بن شرجیل نے مسح علی الجبورین کے لفظ سے روایت کر کے تمام لوگوں (راویوں) کی مخالفت کی ہے۔

(۵) حضرت مفضل بن غسان رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے ابو ذر کریا (یعنی سیکھی) بن معین رحمہ اللہ سے اس حدیث کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے فرمایا کہ سارے لوگ (راوی) اسکو علی الحنفیں کے لفظ سے روایت کرتے ہیں سوائے ابو قیس کے۔ (السنن الکبریٰ للبیهقی ص ۲۸۲، ج ۱) نیز یہی کلام اس حدیث کے بارے میں امام زیلیعی رحمہ اللہ نے نقل فرمایا ہے تفصیل کیلئے دیکھئیں لفب الرایہ ص ۲۲۲، ج ۱)

یہ ائمہ جرح و تتعديل کا وہ کلام ہے جو اس حدیث کے بارے میں نقل کیا گیا ان میں سے ہر ایک امام تنہ امام ترمذی رحمہ اللہ سے اس نئی کے بارے میں زیادہ تو ہی اور بہتر ہے اور خاص کر جبکہ ان سب کا کلام متفق ہو، تو پھر ہر امام ترمذی رحمہ اللہ کی تحسین و تصحیح اسکو کوئی فائدہ نہیں دیتی۔

دوسری حدیث حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ہے جس کو ہم پیچھے شرح معانی

الايات للطحاوی اور السنن الکبری لبیقی کے حوالے سے نقل کرچکے ہیں۔

اس حدیث میں بھی جو ریت اور تعلیم دنوں لفظ موجود ہیں، مگر یہ بھی حسب سابق تائین جواز کی دلیل ہے اس لیے اس پر بھی تفصیلی کلام پیش خدمت ہے۔

(۱) امام ابو داؤد و رحمہ اللہ نے اس حدیث کے بارے میں فرمایا کہ یہ حدیث حضرت ابو موسیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بھی روایت کی گئی ہے۔ لیکن وہ متصل بھی نہیں ہے اور قوی بھی نہیں ہے۔ جس کو ہم پہلے بھی تخریج میں نقل کرچکے ہیں۔ (سنن ابی داؤد ص ۲۲، ۲۱، ج ۱)

(۲) امام تبیقی احمد اللہ نے بھی اس حدیث کو نقل فرمایا ہے، جسکی تخریج ہم پیچھے نقل کرچکے ہیں اور اس کو نقل کرنے کے بعد وہ فرماتے ہیں۔

(۱) کرم حاک بن عبد الرحمن کا سامع حضرت ابو موسیٰ اشرف رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ثابت نہیں ہے۔

(۲) اور یہ بھی فرمایا کہ مجین بن حسین رحمہ اللہ نے فرمایا کہ عیسیٰ بن سنان ضعیف ہیں۔ تفصیل کلینے ویکھیے (سنن کبریٰ، تبیقی ص ۲۸۵، ج ۱)

(۳) امام زیلیقی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ یہ حدیث امام عقیلی رحمہ اللہ نے کتاب الففاء میں نقل فرمائی ہے اور اسکو حسین بن سنان کی وجہ سے معلوم قرار دیا ہے۔ (غضب الرایہ، ص ۲۳۵، ج ۱)

نیز امام زیلیقی رحمہ اللہ نے حضرت بلاں رضی اللہ عنہ کی بھی ایک حدیث امام طبرانی رحمہ اللہ کی مجمم کے حوالے سے نقل فرمائی ہے۔

”حضرت کعب بن عجرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت فرماتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم موزوں اور جراہوں پر مسح فرماتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم موزوں اور جراہوں پر مسح فرماتے تھے۔“

اس حدیث کو نقل فرمانے کے بعد امام زیلیقی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ یزید بن ابی زیاد اور ابن

ابی سلیلی کی نسبت اگرچہ صدق (ع) کی طرف کی گئی ہے۔ لیکن اس کے باوجود انکو ضعیف قرار دیا گیا ہے۔ (لفب الرایص ص ۲۲۵، ج ۱)

ان احادیث کا حاصل کلام یہ ہوا کہ یہ تینوں احادیث ضعیف ہیں۔ اور انکے ضعیف ہونے کی وجہات اور گزرنگیں۔

### صرف جور بین والے آثار کا جائزہ:

اب ان آثار صحابہ کا تنقیدی جائزہ لیتے ہیں جس میں صرف لفظ جور بین ہے اس لئے کہ نعلین و جور بین وغیرہ الفاظ کے ساتھ مروی احادیث و آثار کے بارے میں معقول توجیہات پیچھے گزرنگیں، ان میں سے سب سے زیادہ اظہر روایت حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ہے کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ جرایبوں پر موزوں کی طرح سُج فرماتے تھے یہ روایت، ہم مصنف عبدالرازاق السنن الکبریٰ اور الحکی لابن حزم کے حوالے سے پیچھے نقل کر چکے ہیں۔

اس روایت کے بارے میں ہم نے صرف اس بات کو تعمین کرنا ہے کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ جن جرایبوں پر سُج فرماتے تھے، وہ کس قسم کی جرایبیں تھیں، لہذا اسی سے جواب واضح ہو جائے گا۔

چنانچہ امام تیہقی رحمہ اللہ نے روایت فرمایا ہے:

”حضرت راشد بن خبیم فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو دیکھا کہ وہ قضاۓ حاجت کیلئے گئے اور وہ جرایبیں پہنچنے ہوئے تھے (اس طرح) کہ ان کا نچلا حصہ چہرے کا تھا اور اوپر والا حصہ ریشم کا تھا۔“ ( السنن الکبریٰ للتیہقی ص ۲۸۵، ج ۱)

لہذا اس روایت سے ثابت ہوا کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے جور بین متعلق تھے۔

### نتیجہ:

لہذا انکو وہ کلام کا نتیجہ یہ نکلا کہ سوائے حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے اثر کے اور عتنی بھی احادیث مبارکہ اور آثار صحابہ ہیں۔

(۱) ان میں سے احادیث مرفوع کلام سے خالی نہیں اور بعض راویوں کی تضعیف کی گئی ہے۔

لہذا اگر ان کی تعدل کوتر تجھ دی جائے تو تب بھی وہ درج حسن سے آگئے نہیں بڑھ سکتیں۔

(۲) اور آثار صحابہ میں سے بعض وہ ہیں کہ جن میں نعلین اور جوریں دونوں کا ذکر ہے اور

بعض میں صرف نعلین کا ذکر ہے۔ اور ان آثار کی توجیہات بھی پیچھے گز رکنیں۔

(۳) اور ان میں سے بعض آثار وہ ہیں جن میں صرف لفظ جوریں ہے اور اس طرح کی صرف دو احادیث ہیں ایک حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی اور اسکی توجیہ دوسری روایت کے ضمن میں پیچھے گز رکنی ہے۔

اور دوسری روایت حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی ہے۔ جس میں انہوں نے فرمایا کہ جرaboں پر مسخ خفین پرسح کی طرح ہے۔ اور یہ روایت ہم پیچھے الکلی اور مصنف عبدالرازاق کے حوالے سے ذکر کر چکے ہیں اور یہ واحد روایت ہے بندہ کی جستجو کے باوجود کوئی کوئی جرج بندہ کی نظر سے نہیں گزری۔

### محاكمہ:

لہذا اس ساری تفصیل کے آنے کے بعد ائمہ اربعہ کا اس بات پر اتفاق و اجماع ہے کہ

جوریں جب تک ختنین (موٹے) نہ ہوں تو اس وقت ان پرسح کرنا جائز نہیں ہے۔

### جوریں کے سخینیں ہونے کی شرط کی وجہات:

اس کی وجہات ترتیب وار درج ذیل ہیں۔

(۱) پہلی وجہ خفین یا جوریں پرسح کا حکم آیت قرآنی کے خلاف ہے وہ اس لیے کہ قرآن میں

پیروں کے دھونے کا حکم دیا گیا ہے۔ (المائدہ آیت نمبر ۶)

(۲) دوسری خفین (یعنی موزوں پرسح کے جواز کی احادیث مبارکہ متواتر ہیں بخنانچہ یہ

احادیث تقریباً چالیس صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم جمیع سے مردی ہیں۔ جن کے ناموں کی مختصر

تفصیل درج ذیل ہے۔ (۱) جریر بن عبد اللہ ان کی حدیث بخاری، مسلم، ابو داؤد وغیرہ نے روایت

کی ہے۔ (۲) مغیرہ بن شعبہ اگلی حدیث صحاح ستہ وغیرہ میں ہے۔ (۳) سعد بن ابی وقاص، صحیح  
 بخاری اور سنن ابن ماجہ میں ہے (۴) عمرو بن امیہ، صحیح بخاری میں ہے۔ (۵) حذیفہ، صحیح مسلم میں  
 (۶) حضرت بلال، صحیح مسلم میں (۷) یریدہ، سوائے بخاری کے باقی اصحاب ستہ نے روایت کیا  
 ہے (۸) علی، صحیح مسلم میں (۹) صفوان بن عسال، سنن ترمذی، سنانی اور ابن ماجہ میں (۱۰) خزیمہ  
 بن ثابت، سنن ابی داؤد، ترمذی اور ابن ماجہ میں (۱۱) ثوبان سنن ابی داؤد میں (۱۲) اسامہ بن زید  
 سنن سنانی وغیرہ میں (۱۳) ابی بن عمارہ، سنن ابی داؤد و ابن ماجہ میں (۱۴) سهل بن سعد  
 الساعدی، سنن ابن ماجہ میں (۱۵) انس بن مالک، سنن ابن ماجہ میں (۱۶) ابو بکر (صلی اللہ علیہ وس علیہ)  
 حبان میں (۱۷) عوف بن المالک اشجعی، منشد احمد وغیرہ میں (۱۸) ابی بردہ منشد بزار میں (۱۹)  
 سلمان، صحیح بن حبان میں (۲۰) ربیعة بن کعب اسلمی، مجھم طبرانی میں (۲۱) براء بن العاذب الکامل  
 لا بن عدی وغیرہ میں (۲۲) ابی طلحہ مجھم للطبرانی میں (۲۳) ابن مسعود، منشد بزار وغیرہ میں (۲۴)  
 اُم سعد الانصاریہ الکامل لا بن عدی وغیرہ میں (۲۵) ابی امامہ مجھم طبرانی میں (۲۶) عبادہ بن  
 الصامت مجھم طبرانی میں (۲۷) عبد الرحمن بن بلال مجھم طبرانی میں (۲۸) عمرو بن الشرید مجھم طبرانی  
 میں (۲۹) عبدالله بن رواحد (۳۰) اسامة بن زید، دونوں کی حدیث مجھم طبرانی میں (۳۱)  
 عبد الرحمن بن حسنة مجھم طبرانی میں (۳۲) عمرو بن حزم مجھم طبرانی میں (۳۳) عبدالله بن عمر مجھم اوسط  
 للطبرانی میں (۳۴) یعلی بن مرۃ الشفی مجھم طبرانی میں (۳۵) مالک بن سعد کتاب معرفۃ الصحابة  
 لا بی فیض میں (۳۶) مالک بن ربیعة السلوی معرفۃ الصحابة لا بی فیض میں (۳۷) ابی ایوب مجھم طبرانی  
 میں (۳۸) ابی ہریرۃ، منشد احمد وغیرہ میں (۳۹) ابی برزہ، منشد بزار میں (۴۰) ابن عباس منشد  
 بزار میں (۴۱) جابر مجھم طبرانی و منشد بزار وغیرہ۔

خوف طوالت کی وجہ سے کچھ ناموں کو چھوڑ دیا گیا یہ پوری تفصیل مع اختصار تلفیض کے  
 لفظ الرایہ اور الدرایۃ فی تخریج احادیث الہدایہ سے لی گئی ہے جن کا حوالہ پیچھے یقید صفحہ کے گزر  
 چکا ہے۔

لہذا اگرچہ ختنین پر مسح کرنا خلاف قرآن بھی ہے اور خلاف عقل و قیاس بھی ہے مگر چونکہ یہ احادیث متواترہ سے ثابت ہے۔ اس لیے تمام اہل سنت والجماعت ان احادیث متواترہ کی وجہ سے مسح علی الختنین کے جواز کے قائل ہیں اور حضرات صحابہ کرام اور ائمہ متبویین میں سے کسی سے بھی اس کے خلاف ثابت نہیں ہے۔

(۳) تیسری وجہ اور جوابوں پر مسح کے بارے میں وارد شدہ احادیث و آثار کی تفصیل بھی پیچھے گزر گئی لہذا ان احادیث و آثار کو اگر صحیح بھی تسلیم کر لیا جائے تو پھر بھی وہ حد تواتر تک نہیں پہنچ سکتیں لہذا ان کی وجہ سے ترک قرآن جائز نہیں ہو گا۔

البته کثرت طرق کی وجہ سے احادیث درج صحیح یا حسن سے کم نہیں ہیں اس لیے ائمہ اربعہ وغیرہ نے جو ریں پر مسح کے جواز کیلئے ختنین ہونے کی شرط لگائی تاکہ یہ ختنین کے مفہوم کے کچھ قریب ہو جائیں اور اسکی وجہ سے ترک قرآن لازم نہ آئے بلکہ جن احادیث کی وجہ سے مسح علی الختنین کے جواز کا قول اختیار کیا گیا تھا۔ ان کی وجہ سے جو ریں (بشر طیکہ و مختنین ہوں) پر بھی جواز کا قول اختیار کیا جاسکتے اور اسکی وجہ سے ترک قرآن لازم نہ آئے۔

### ایک سوال اور اس کا جواب

اب رہایہ سوال کے ختنین ہونے کی قید کون سی دلیل کی بناء پر بڑھائی گئی ہے ہم سے تو اسکے جوابات بہت سارے ہیں مگر یہاں پر ان میں صرف تین جوابوں پر اکتفا کیا جا رہا ہے۔

جواب (۱) نیلوں کے ہلکے اور باریک جوابوں کا اس وقت تصویر نہیں تھا اونہ ہی اس کا روایج تھا۔ جیسا کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت میں انکی جوابوں کی تعریف گزر گئی۔

جواب (۲) قاضی شوکانی رحمہ اللہ تعالیٰ نے جورب کی تعریف کی ہے ”ہولفاقت الرجل قال فی الصیاء والقاموس و قد تقدم انه الحف الکبیر“ (وہ پیر کے لفافے کو کہتے ہیں ہیں ضیاء اور قاموس میں یہ کہا ہے اور یہ پہلے گزر اکہ وہ بڑے موزے کو کہتے ہیں) (نیل الا وطار ص ۱۹۸، ج)

لہذا اس تعریف سے بھی معلوم ہوا کہ بلکی اور باریک جوابوں پر مسح کرنے کا روایج تھا اور نہ

بھی اسکے استعمال کا رواج تھا۔

جواب (۳) احادیث جواز صحیح علی الاجور بین کی بنیادی حیثیت کو مد نظر رکھتے ہوئے تھیں  
ہونے کی قید گانی ضروری ہے تاکہ یہ کسی حد تک خفین کے قریب ہو جائے ورنہ پھر اخبار واحدہ  
وغیرہ کی وجہ سے ترک قرآن لازم آئے گا جو کہ کسی کے نزد یک بھی جائز نہیں ہے۔  
یہاں تک الحمد للہ جرا بول پرسح کرنے کی بحث پوری ہو گئی۔



# الجمع بين الصلاتين في السفر والحضر

## نماز

نماز ارکان اسلام میں سے دوسرا کرنے ہے اسلام میں نماز کی بہت اہمیت ہے قرآن کریم میں سینکڑوں جگہ نماز کی اہمیت اسکی تاکید اور اپنے اوقات مقررہ میں اسکی ادائیگی کا حکم دیا گیا ہے۔ اسی طرح بہت ساری احادیث مبارکہ میں بروقت نمازوں کی ادائیگی کے بڑے فضائل بتائے گئے ہیں۔ اور بروقت نمازوں کی عدم ادائیگی پر ختح و عیدیں بیان کی گئی ہیں۔

نماز کی اہمیت اور شرف و فضیلت کیلئے اتنی بات کافی ہے کہ باقی عبادات کی فرضیت کے احکام زمین پر بذریعہ وی آئے ہیں لیکن نماز کی فرضیت شب میانچ میں آسمانوں کے اوپر طور

تحنی کے ہوئی ہے جسکی تفصیل تقریباً اکثر احادیث مسراج میں موجود ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرنے کے ذریعہ میں سب سے زیادہ موثر اور قوی ذریعہ نماز ہے لیکن صرف وہی نماز اللہ تعالیٰ کے قرب کا ذریعہ بننے گی جسکے تمام حقوق کی رعایت کی جائے۔ ان حقوق کو فتحہائے امت نے آیات قرآنی اور سنن نبوی علی صحاحا الف الف تجیہ و سلام کی روشنی میں مختلف حصوں اور طبقات میں تقسیم فرمایا ہے۔ جن میں سے بعض کو فرض، بعض کو واجب، بعض کو منت مؤکدہ اور بعض کو مستحب کے نام سے اپنی اپنی جگہ پر حسبِ دلائل ذکر فرمایا ہے۔ جتنی تفصیل کتب فتنہ میں موجود ہے۔

پھر فرائض کو دو قسموں میں تقسیم فرمایا ہے (۱) بعض فرائض وہ ہیں جنکو نماز سے پہلے ادا کرنا ضروری ہے، انکو شرائط کہا جاتا ہے، اور بعض کو نماز کے دوران ادا کرنا پڑھتا ہے انکو اکران نماز کہا جاتا ہے۔

نماز سے پہلے جن شرائط کا پایا جانا ضروری ہے اور فرض ہے، ان میں سے ایک فرض وقت نماز کا ہونا ہے۔ لہذا تمام ائمہ کے نزدیک نمازوں کو اپنے وقت میں ادا کرنا فرض ہے، اگر نماز کو اس کے وقت مقررہ میں ادا کرنے کے بجائے وقت سے پہلے یا وقت کے نکل جانے کے بعد جان بوجھ کر ادا کیا تو وہ نماز اداء نہیں ہوئی بلکہ اگر وقت سے پہلے ادا کیا تو وقت کے اندر دوبارہ ادا کرنا ضروری ہے، ورنہ پوری زندگی وہ اس کے ذمہ لازم رہے گی اور اگر وقت نکلنے کے بعد اس نے نماز پڑھی تو وہ ادائیں ہے بلکہ قضاء ہے اور جان بوجھ کر ایسا کرنے والا سخت گناہ گار اور مسخر و عید ہے۔

لہذا اوقات نماز کے مسائل انتہائی ضروری اور اہم ہیں ان میں سے ایک مسئلہ دو نمازوں کو حالت سفر یا حالتِ حضر میں ایک نماز کے وقت میں جمع کر کے اکٹھا پڑھنے کا ہے کہ آیا ایسا کرنا جائز ہے یا جائز نہیں ہے۔

ان شاء اللہ ہم پہلے حالت سفر میں جمع بین الصالاتین کے جواز و مرد جواز کے بارے میں مذاہب بیچ دلائل نقل کر لیں گے اور پھر اس ضمن میں مختلفین اخلاف کے دلائل کے جوابات اور

پھر حنفی مذہب کے دلائل اور حنفی مذہب کی وجوہ ترجیح ذکر کریں گے پھر اس کے بعد حالت حضر میں جمع بین الصلا تین کے بارے میں اس ترتیب کے ساتھ تفصیلات ذکر کریں گے۔

اللہ تعالیٰ ہمارے لیے اس کام کو آسان بنادے اور اسکو اپنی رضاۓ کا ذریعہ بنادے اور اسکو معاونین اور مستفیدین کیلئے دنیا و آخرت میں نجات کا ذریعہ بنادے آمین یا رب العالمین۔



## نقل مذاہب دربارہ جمع بین الصلاتین فی السفر

حنفی مذہب

حنفی مذہب کے مطابق حالت سفر میں دو نمازوں کو ایک نماز کے وقت میں عرفات اور مزادفہ کے کرنا جائز نہیں ہے البتہ جمع صوری احتاف کے نزدیک جائز ہے اس میں عذر کے پائے جانے اور نہ پائے جانے کا اعتبار نہیں۔ چنانچہ امام محمد رحمہ اللہ حضرت امام مالک رحمہ اللہ کے حوالے سے جمع صوری کی احادیث نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

(۱) ..... ”ہم اس کو اختیار کرتے ہیں اور جمع بین الصلا تین یہ ہے کہ ان میں سے پہلی نمازوں کو مؤخر کر کے اس کے آخر وقت میں پڑھا جائے اور دوسری نمازوں کو مقدم کر کے اسکو اول وقت میں پڑھا جائے۔“ (موطا امام محمد، ص ۱۳۱)

فقہ حنفی کے مشہور امام علامہ بدرا الدین عینی رحمہ اللہ عمدۃ القاری شرح صحیح بخاری میں لکھتے ہیں

(۲) ..... ”دوسری نوع ائمہ کے مذاہب کے بارے میں ہے اور چھٹا قول یہ ہے کہ وہ (جمع بین الصلا تین) مطلقاً جائز نہیں ہے سفر کی وجہ سے اور صرف عرفہ اور مزادفہ میں جائز ہے اور یہ حسن ابن سیرین، ابراہیم، اسود اور ابو حنیفہ اور ائمہ شاگردوں کا قول ہے اور یہی روایت کیا ہے اب ان قاسم نے، امام مالک سے اور اسی کو اختیار کیا ہے۔“ (عدمۃ القاری، ص ۱۵، ج ۷)

(۳)..... اور جائز نہیں ہے جمع (بین الصلا تین) مگر حرم بانج کیلئے عرفہ کے دن ظہر اور عصر میں جمع تقدیم کے ساتھ ایک اذان اور دو تکمیروں کے ساتھ اس لیے کہ عصر کو اس کے وقت مقررہ سے پہلے ادا کیا جا رہا ہے اس لیے اس کیلئے الگ تکمیر کی جائے گی تاکہ لوگوں کے لیے اعلان ہوا اور مزدلفہ کی رات میں مغرب وعشاء میں جمع تاخیر کے ساتھ ایک اذان اور ایک تکمیر کے ساتھ اس لیے کہ عشاء کی نماز اس کے وقت میں ادا ہو رہی ہے اس لیے اس کیلئے اعلان کی ضرورت نہیں ہے نمودہ کیلئے یہ حوالے ان شاء اللہ کافی ہونگے اس مزید حوالوں کو ترک کر دیا گیا۔“ (الفقه الاسلامی و ادلة، ص ۲۷۳، ج ۲)

### فقہ مالکی .....

اور فقہ مالکی میں حالات سفر میں جمع بین الصلا تین حقیقتاً جائز نہیں ہے البتہ جمع صوری جائز ہے مگر وہ بھی اس عذر کے ساتھ مشروط ہے کہ اگر سافر کو جلدی ہو تو جمع صوری کر سکتا ہے درنے جمع صوری بھی جائز نہیں ہے۔

چنانچہ فقہ مالکی کی مشہور کتاب المدونۃ الکبریٰ میں لکھا ہے:

(۱)..... ”(مصنف رحمہ اللہ نے) فرمایا کہ حضرت امام مالک رحمہ اللہ نے فرمایا کہ آدمی دونمازوں کو جمع نہیں کر سکتا۔ حالت سفر میں مگر یہ کہ اسکو سفر کی جلدی ہو پس اگر اسکو جانے کی جلدی ہو تو پھر وہ ظہر و عصر میں جمع کرے (اس طرح کہ) وہ ظہر کو موئخر کرے بیان تک کہ اس کا آخری وقت ہو جائے پھر اسکو پڑھ لے پھر عصر کی نماز اس کے اول وقت میں پڑھے اور مغرب کی نماز کو موئخر کرے بیان تک کہ اس کا آخری وقت ہو جائے شفق کے غائب ہونے سے پہلے اور پھر اسکو ادا کرے اس کے آخری وقت میں شفق کے غائب ہونے سے پہلے اور پھر عشاء کی نماز پڑھے اسکے اول وقت میں شفق کے غائب ہو جانتے کے بعد“

(المدونۃ الکبریٰ، ص ۲۰۵، ج ۱)

(۲)..... نیز فقہ مالکی کی پوری تفصیل الفقه الاسلامی و ادلة کی جلد دوم (صفحہ

(۱۳۷۵، ۱۳۷۴) میں موجود ہے جو حضرات چاہیں وہاں مراجعت کر سکتے ہیں۔

### فقہ شافعی .....

اور فقہ شافعی میں جمع بین الصلا تین سفر میں مطلق جائز ہے، جمع تقدیم کے ساتھ بھی اور جمع

تا خیر کے ساتھ بھی (جبکہ عذر سفر یا مطر ہو)

چنانچہ فقہ شافعی کی مشہور کتاب مختصر مزنی میں لکھا ہے:

(۱)..... ”پس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کی دلالت اس بات پر ہوئی کہ جس (یعنی

مسافر) کیلئے قصر جائز ہے تو اس کیلئے جمع بین الصلا تین بھی جائز ہے جیسے کہ پہلے مذکور ہوا۔ اور جمع  
بین الصلا تین جن دونوں وقوں میں (تقدیم یا تاخیر کے ساتھ) چاہے تو کر سکتا ہے۔“

(۲)..... اسی طرح الحدب میں لکھا ہے:

”اور جائز ہے جمع بین الصلا تین پہلی نماز کے وقت میں (جمع تقدیم کے ساتھ) اور دوسرا  
نماز کے وقت میں (جمع تاخیر کے ساتھ)۔“ - (الحدب فی فقہ الامام الثانی رضی اللہ عنہ  
، ص ۱۰۳، ج ۱)

(۳)..... اسی طرح صاحب منہاج نے لکھا ہے کہ: ”اور جمع جائز ہے ظہر اور عصر میں جمع  
کرنا جمع تقدیم و تاخیر کے ساتھ (نهایہ الحاج الی شرح المحتاج فی الفقہ علی مذهب الامام الشافعی  
رضی اللہ عنہ، ص ۲۷۳، ۲۷۲)

### فقہ حنبلی .....

حنبلیہ کے نزدیک جمع بین الصلا تین حالت سفر میں جمع تقدیم و تاخیر دونوں کے ساتھ جائز

ہے چنانچہ فقہ حنبلی کی کتاب منار ابیل میں لکھا ہے:

(۱)..... ”اور سفر کی وجہ سے جمع بین الصلا تین کسی ایک نماز کے وقت میں مباح ہے جو سفر  
کے قصر (کے جواز) کا سبب ہے۔“ (منار ابیل، ۱۳۶۲، ج ۱)

(۲)..... نیز فقہ حنبلی کی مزید تفصیل کیلئے الفقہ الاسلامی وادیۃ (ص ۱۳۸۰، ج ۳) کا مطالعہ

کیجئے۔ (اور ماغنی لابن قدامہ، ص ۱۱۵، ۱۱۳، ۱۱۲، ۱۱۱ کا مطالعہ بھی کیجئے)

قاضی شو کانی رحمہ اللہ

قاضی شوکانی رحمہ اللہ نے اپنے مذہب کی تصریح نہیں کی ہے، لیکن انکی عبارات سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ جمع صوری کے قائل ہیں۔ تفصیل کیلئے دیکھئے نیل الادوار، ص ۲۲۵ تا ۲۳۱، ج ۳)

ان احادیث و آیت مبارکہ پر ایک نظر جن سے جمع تقدیم کا جواز ثابت ہوتا ہے اور ان کا

تفصیدی جائزہ

(۱) ..... ”حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم جب سفر میں ہوتے تھے اور زوال شمس ہو جاتا تو آپ ظہر اور عصر دو قوں نمازیں اٹھتی ادا فرماتے اور پھر کوچ فرماتے تھے۔“ (السنن الکبری للبیہقی، ص ۲۳۱، ج ۳)

(۲) ..... ”حضرت عکرم رحمہ اللہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت فرماتے ہیں کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے گھر میں ہوتے اور سورج زائل نہ ہوتا یہاں تک کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ظہر اور عصر کو جمع فرماتے تھے اور جب سورج زائل نہ ہوتا یہاں تک کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سفر شروع فرماتے تو پھر سفر جاری رکھتے، یہاں تک کہ عصر کا وقت داخل ہو جاتا، تو آپ اترتے، اور ظہر اور عصر کو جمع فرماتے اور جب سورج غروب نہ ہوتا اور آپ گھر میں ہوتے، تو مغرب وعشاء کو جمع فرماتے تھے اور جب سورج غروب نہ ہوتا اور آپ سفر شروع فرماتے تو پھر سفر جاری رکھتے تھے یہاں کہ عشاء کا وقت آ جاتا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم مغرب وعشاء میں جمع فرماتے تھے۔“ (ایفاص ۳۳۳، ۲۳۲، ج ۳)

فائدہ نمبر (۱): ..... نیز یہی حدیث عکرم نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے ریب کے واسطے بھی نقل کی ہے اس کے لیے بھی مذکورہ بالاحوال دیکھئے۔

نیز اسی مفہوم کی روایت حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے ابو قلاب نے بھی روایت کی ہے

اسکی تفصیل کیلئے دیکھئے حوالہ مذکورہ، ص ۲۳۲، ج ۳)

فائده نمبر (۲) : ..... یہ وہ روایات ہیں جن سے صراحةً جمع تقدیم کا جواز ثابت ہوتا ہے، ہم ان شاء اللہ پہلے ان روایات پر بحث کریں گے اور پھر جمع تاخیر کے جواز کی روایات ذکر کر کے ان پر بحث کریں گے۔

### حدیث انس رضی اللہ عنہ کی بحث :

اس حدیث کے بارے میں امام ذہبی رحمہ اللہ نے میزان میں لکھا ہے کہ ”فَهَذَا عَلَى نُبْلِ رِوَايَةٍ مُنْكَرٍ“ یعنی یہ حدیث راویوں کے ثقہ ہونے کے باوجود بھی منکر ہے۔ اس لیے کہ اسکو مسلم نے نادع شاپے سے روایت کیا ہے اور اس کے الفاظ یہ ہیں کہ ”اذا كان في سفر وارد الجمع اخر الظهر حتى يدخل وقت العصر ثم يجمع بينهما“ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم سفر میں ہوتے تو ظہر کی نماز کو خفرماتے تھے یہاں تک کہ عصر کا وقت داخل ہو جاتا، پھر دونوں کو جمع فرماتے تھے۔

نیز علامہ عینی رحمہ اللہ نے شرح بخاری میں فرمایا ہے کہ ابو داؤد نے اس روایت کو اسحاق کی نسبت سے منکر کہا ہے، نیز اسکی تحریخ اسماعیلی نے کی ہے اور اسکو اسحاق عن شاپے کے حوالے سے معلوم قرار دیا ہے۔

امام نووی رحمہ اللہ نے فرمایا ہے کہ میرے ذہن میں ہے کہ ابو داؤد نے اسحاق پر اس کا انکار کیا ہے۔ (بوجے تفرد کے) لیکن اس کا مตالع موجود ہے جسکو امام حاکم نے اپنی اربعین میں روایت کیا ہے:

”عن أبي العباس محمد بن يعقوب عن محمد بن اسحاق الصفاني عن حسان بن عبد الله، عن المفضل بن فضالة عن عقيل عن ابن شهاب عن انس ان انبی صلی اللہ علیہ وسلم کان اذا رتحل قبل ان تزیغ الشمس اخر الظہر الى وقت العصر ثم نزل فجمع بينهما فان زاغت الشمس قبل ان يرتحل صلی الظہر والعصر ثم ركب“

یہ حدیث صحیحین میں اسی سند کے ساتھ موجود ہے مگر اس میں لفظ والعصر موجود نہیں ہے.....  
 اس کے بارے میں علامہ عینی رحمہ اللہ نے فرمایا ہے کہ اس زیادتی (یعنی لفظ والعصر) میں نظر ہے  
 کیا آپ نہیں دیکھتے کہ امام حاکم رحمہ اللہ نے تصحیح معاملے میں تسال کے باوجود اسکو اپنی متدرک  
 میں ذکر نہیں کیا ہے۔ اور حافظ ابن حجر رحمہ اللہ نے حاکم کی اس حدیث کو نقل کیا اور جو کچھ علائی نے  
 کہا اسکو نقل کیا ہے، اور پھر فرمایا کہ یہ قوی متابعت ہے اگر ثابت ہو جائے، لیکن اس کے ثبوت میں  
 نظر ہے، ”یہ پوری تفصیلی آثار السنن للنبوی کی تغیق سے نقل کی گئی ہے جو مراجعت کرنا چاہے تو وہ  
 آثار السنن، ج ۲۶۰ سے ۲۷۰ تک دیکھے“



# نماز کے مسائل

## حضرت ابن عباس رضی تعالیٰ عنہما کی حدیث پر بحث

اس حدیث میں ایک تو اضطراب سند ہے۔ چنانچہ بعض طرق میں حسین بن عبد اللہ اس کو عن عکرمتہ عن ابن عباس کے الفاظ سے روایت کرتے ہیں۔ اور بعض طرق میں وہ اس کو عن عکرمتہ عن کریب عن ابن عباس کے الفاظ سے روایت کرتے ہیں۔

(۲) نیز حسین بن عبد اللہ کو صعیف قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ ابن معین اور ابو حاتم نے ان کو ضعیف کہا ہے اور ابن الدینی اور نسائی نے متذکر المحدث کہا ہے اور سعدی اور جوزجانی نے کہا ہے کہ لا یشتعل بحدیثہ (یعنی ان کی حدیث میں مشغول ہونے کی ضرورت نہیں) (السن  
الکبری للیہجی ص ۲۳۳، ۲۳۲ ج ۳۴ و آثار السنن ص ۲۷۱)

## حدیث نمبر ۳

ان دو حدیثوں کے علاوہ ایک تیری حدیث بھی جمع کے تقدیم کے جواز پر پیش کی جاتی ہے۔ وہ بھی ملاحظہ فرمائیے:

(۳) عن معاذ بن جبل أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان في عزوة تبوك إذا زاعت الشمس قبل أن يرتحل جمع بين الظهر والعصر وأن يرتحل

قبل أن تزيغ الشمس آخر الظهر حتى ينزل للعصر و في المغرب مثل ذلك إن  
نما بـ الشـمـس قبل أن يـرـتـحل جـمـع بـيـنـ المـغـرـبـ وـ العـشـاءـ وـانـ يـرـتـحل قبلـ أنـ  
تـغـيـبـ الشـمـسـ أـخـرـ المـغـرـبـ حتـىـ يـنـزـلـ لـلـعـشـاءـ ثـمـ جـمـعـ بـيـنـهـماـ

حضرت معاذ بن جبل رضي الله تعالى عنه سے روایت ہے کہ غزوہ توبک میں اگر رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم کے سفر شروع فرمانے سے پہلے زوالِ شب ہو جاتا تو آپ ظہر اور عصر دونوں میں  
جمع فرماتے (یعنی جمع بین الصلا تین جمع تقدیم کے ساتھ ادا فرماتے) اور اگر زوالِ شب سے پہلے  
سفر شروع فرماتے تو پھر ظہر کو موئخر فرماتے یہاں تک کہ جب عصر کے لئے اترتے۔ (تو  
دونوں نمازیں جمع کر کے اداء فرماتے) اور مغرب میں بھی ایسا فرماتے کہ اگر سفر شروع کرنے سے  
پہلے سورج غروب ہو جاتا تو مغرب وعشاء دونوں کو جمع کر کے اداء فرماتے اور اگر غروب شب سے  
قبل سفر شروع فرماتے تو پھر مغرب کو موئخر کر دیتے حتیٰ کہ جب عشاء کے لئے اترتے تو دونوں کو جمع  
کر کے اداء کرتے۔ (سنن البی و الدو ص ۱۷۴، سنن الکبری للبیهقی ص ۲۳۲)

### حضرت معاذ بن جبل رضي الله تعالى عنـہـ کـیـ حـدـیـثـ پـرـ بـحـثـ

یہ حدیث ضعیف ہے، اس لیے کہ اس کے ایک راوی ہشام ابن اسد ہیں۔ اگرچہ ان کی  
روايات امام مسلم رحمہ اللہ نے شواہد میں ذکر کی ہیں مگر وہ متكلم فیرادی ہیں۔

چنانچہ امام ذہبی رحمہ اللہ نے میزان میں فرمایا کہ امام احمد رحمہ اللہ نے ان کے بارے میں  
فرمایا کہ وہ حافظ نہیں تھے۔ اور بیک القطان ان کی سند سے روایات بیان نہیں کرتے تھے۔ اور امام  
احمد رحمہ اللہ نے یہ بھی فرمایا کہ وہ حدیث میں محکم (مضبوط) نہیں تھے۔ اور ابن معین نے فرمایا کہ  
لیس بذاک القوی کہ وہ کوئی قوی راوی نہیں تھے اور متروک بھی نہیں تھے۔ اور امام نسائی نے ایک  
دفعہ ان کے بارے میں فرمایا کہ وہ ضعیف ہیں اور ایک دفعہ فرمایا کہ لیس بالقوی کہ وہ قوی نہیں ہیں  
اور ابن عدی نے فرمایا کہ باوجود ضعف کے ان کی حدیثیں لکھی جائیں گی۔

اور ابو داؤد نے فرمایا کہ زید بن اسلم کے بارے میں وہ سب سے زیادہ ثبت (معتر) ہیں اور ابو زر ع نے فرمایا کہ شیخ محلہ الصدق کے کنزور راوی ہیں۔ لیکن اس کا محل صدق (یعنی صحیح ہونا) ہے۔ اور تخلیص میں فرمایا کہ ہشام لین الحدیث یعنی وہ کنزور حدیث والے ہیں۔

اور حافظ (ابن حجر رحمہ اللہ نے فتح الباری میں فرمایا کہ ہشام مختلف فی راوی ہیں مگر یہاں پرانہوں نے ابوالزیر کے اصحاب میں سے حفاظت کی مخالفت کی ہے۔ جیسے کہ مالک ثوری اور قرقہ بن خالد وغیرہ ہیں (یعنی ان سب کی مخالفت کی ہے) پس ان حضرات نے اپنی روایت میں جمع تقدیم کو ذکر نہیں کیا۔

میں کہتا ہوں کہ یہ مخالف ہے اس حدیث کے جس کو طبرانی نے اونٹ میں روایت کیا ہے۔ عضن بن اساعیل کے طریق (سنہ) سے حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ سے وہ فرماتے ہیں کہ ”خر جنا مع رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فی غزوۃ تبوک فجعل یجمع بین الظہر والعصر یصلی الظہر فی آخر وقتها ویصلی العصر فی اول وقتھا ثم یسیر ویصلی المغرب فی آخر وقتھا ما لم یغب الشفق و یصلی العشاء فی اول وقتھا حین یغیب الشفق“

ہم نکلے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ غزوہ تبوک میں، پس آپ نے جمع میں الصلا تین فرمانا شروع فرمایا پس آپ ظہر کو موئخر کر کے اس کے آخر وقت میں اداء فرماتے تھے اور عصر کو اس کے اول وقت میں اداء فرماتے تھے پھر سفر شروع فرماتے اور غروب شفق سے پہلے آخر وقت میں مغرب کی نماز اداء فرماتے اور عشاء کی نماز غروب شبق کے بعد اول وقت میں اداء فرماتے تھے۔

یہ پوری بحث آثار السنن ص ۲۷۰ سے لی گئی ہے۔

**خلاصہ.....**

(۱) اس پوری صحبت کا حاصل یہ تکا کہ ہشام بن اسعدؑ صحیح مسلم کے متكلم فیرجاں میں سے ہیں۔

(۲) اور امام مسلم نے ان کی روایات کو اصول میں نقل نہیں فرمایا۔

بلکہ شواہد میں نقل فرمایا ہے۔

(۳) اور اس روایت میں وہ ابوالزبیر کے حفاظ شاگردوں کی مخالفت کر رہے ہیں۔ جیسے

کہ امام مالک، امام سفیان توری اور قرقہ بن خالد وغيرہ کہ ان حضرات نے (جو حفاظ ہیں)

حضرت معاذ سے جمع تقدیم کی روایت کو ذکر نہیں کیا ہے۔

اس لئے ہشام کی روایت ثقات کے مخالف ہونے کی وجہ سے منکر (ضعیف) ہو گئی ہے۔

لہذا حاصل کلام یہ نکلا کہ جمع تقدیم فی السفر کے بارے میں کوئی صحیح حدیث موجود نہیں ہے۔

اور جو احادیث و آثار ضعیفہ موجود ہیں وہ اس درجہ کی نہیں ہیں کہ جن کی وجہ سے نصوص

قرآن و احادیث متواترہ دربارہ مواقیت صلوٰۃ کو چھوڑ دیا جائے۔

وہ احادیث و آثار جن سے جمع تاخیر فی السفر کا جواز ثابت ہوتا ہے

اور ان کا تنقیدی جائزہ

(۱) عن عبد الله بن عمر قال رأيت النبي صلى الله عليه وسلم إذا أوجله

السير في السفر يؤخر صلوٰۃ المغرب حتى يجمع بينها وبين العشاء قال سالم

و كان عبد الله بن عمر يفعله إذا أوجله السير يقيم المغرب فيصليها ثلثا ثم يسلم

ثم قلما يلبث حتى يقيم العشاء فيصليها ركعتين ثم يسلم ولا يسبح بينهما

برکعة ولا بعد العشاء بسجدة حتى يقوم من جوف الليل" (آخر البخاري

واللطف في صحيح ص ۱۲۰ ج ۱، وعلم في صحيح ص ۲۲۵ ج ۱ والنسائي

فی سنن ص ۶۹ ج ۱

حضرت عبد الله بن عرضي اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو

دیکھا کہ جب آپ کو سفر کی جلدی ہوتی تو آپ مغرب کی نماز کو موخر فرماتے اور پھر اس میں اور عشاء کی نماز میں جمع فرماتے۔

سالم نے فرمایا کہ عبد اللہ ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما بھی ایسا کرتے کہ جب آپ کو سفر کی جلدی ہوتی تو مغرب کی نماز قائم فرماتے اور اس کی تین رکعتیں اداء کرتے پھر تھوڑا ازک جاتے اور پھر عشاء کی نماز دور کعتیں قائم (اداء) فرماتے اور دونوں نمازوں کے درمیان کوئی اور نماز بھی نہ پڑھتے اور عشاء کے بعد میں کوئی نماز نہ پڑھتے آدھی رات تک (یعنی بیج میں اور آخر میں کوئی نمازوں غیرہ نہ پڑھتے)

تعمیہ: اس حدیث میں قال سالم سے آخر تک کے الفاظ کی روایت کی تخریج صرف صحیح بخاری میں ہے، باقی دونوں حوالوں میں یہ الفاظ موجود نہیں ہیں۔

(فائدہ نمبر ۱) اس حدیث میں جمع تاخیر کا کوئی قرینہ موجود نہیں ہے اس لیے کہ اس میں ایسے الفاظ نہ صراحتہ اشارتاً موجود ہیں جن کی دلالت اس بات پر ہوتی ہو کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مغرب کی نماز عشاء کے وقت میں عشاء کی نماز کے ساتھ جمع کر کے ادا فرمائی ہے۔

(فائدہ نمبر ۲) البتہ حضرت سالم رحمۃ اللہ کے قول کی دلالت جمع صوری پر ہو رہی ہے اس لیے کہ اس میں یہ الفاظ موجود ہیں کہ ثم قلما مایل بث (پھر آپ تھوڑا سا انتظار فرماتے) اور ظاہر ہے کہ یہ انتظار بظاہر عشاء کے وقت کے شروع ہو جانے کے لئے ہوتا تھا۔ واللہ اعلم

(۲) أن ابن عمر كان إذا جذبه السير جمع بين المغرب والعشاء بعد أن يغيب الشفق ويقول إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا جذبه السير جمع بين المغرب والعشاء” (خرج مسلم في صحيحه واللفظ له ص ۲۳۵)

ج ۱ والنسائی فی السنن ص ۷۰ ج ۱ ومالك فی الموسیقی ص ۱۲۶  
حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو جب سفر میں جلدی ہوتی تو شفق کے غائب ہونے کے بعد مغرب وعشاء دونوں نمازوں کو جمع کر کے ادا فرماتے اور یہ ارشاد فرماتے۔ کہ جب رسول

الصلی اللہ علیہ وسلم کو سفر میں جلدی ہوتی۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم مغرب و عشاء دنوں نمازوں کو جمع کر کے ادا فرماتے تھے۔

(۳) ان عبداللہ بن عمر عجل السیر ذات ليلة و كان قد استصرح على بعض أهله ابنة أبي عبيد فسار حتى هم الشفق أن يغيب وأصحابه ينادونه للصلة فأبى عليهم حتى إذا أكثروا عليه قال إنِّي رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يجمع بين هاتين الصلوتين المغرب والعشاء وأنا أجمع بينهما“ الطحاوى فى شرح معانى الآثار و للفظ له ص ۱۱۱ ج ۱ سنن ترمذى ص ۱۲۲ ج ۱ سنن نسائى ص ۲۹ ج ۱ سنن ابى داؤد ص ۷۰ ج ۱ سنن كبرى للبيهقي ص ۲۲۶، ۲۲۷ ج ۳

حضرت عبداللہ بن عمر کو جب ان کے بعض خاندان والوں (یعنی ان کی بیوی) ابو عبید کی بیٹی کے حادثہ (مرض وفات) کی اطلاع میں تو آپ رات کو جلدی جا رہے تھے یہاں تک کہ شفقت غائب ہونے کے قریب ہوا، اور ان کے ساتھی ان کو نماز کی ادائیگی کے لئے پکارتے رہے یہاں تک کہ جب انہوں نے پکارنا زیادہ کیا تو انہوں نے فرمایا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دنوں نمازوں کو جمع کر کے ادا فرمایا (یعنی) مغرب و عشاء کو اور میں بھی ان کو جمع کر کے ادا کروں گا۔

(فائدہ) حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے جمع بین الصلا تین کے جواز کا قول اور ان کا عمل نافع کے علاوہ ان کے دوسرے شاگرد اسماعیل بن ابی ذوبیب نے بھی نقل کیا ہے۔ تفصیل کے لئے شرح معانی الآثار کا مندرجہ بالا حوالہ دیکھیے۔

### حدیث ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما پر بحث

حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی اس روایت کی دوسری متابعات بھی موجود ہیں جن

میں سے ایک متاثع ابن ابی ذوبہ کا اوپر شرح معانی الآثار کے حوالے سے مذکور ہے۔  
ان کے علاوہ یہ روایت سالم اور عبد اللہ بن دینار سے بھی راوی ہے اس کو تبہی نے اپنی  
سنن میں روایت کیا ہے۔ اس کی تفصیل کے لیے دیکھئے السنن الکبری للہیقی ص ۲۲۹، ج ۳۔

### مذکورہ روایت کے جوابات

(۱) اس کا پہلا جواب تو یہ ہے کہ غاب الشفقت وغیرہ الفاظ صرف نافع کے ایک شاگرد  
ایوب کی روایت میں موجود ہیں، نافع کے دوسرا شاگردوں یعنی عبد اللہ، مالک اور نیث نے یہ  
لفظ ذکر نہیں کیا۔ (الہذا یا اضافہ مخالف ثقات کی وجہ سے مر جوم ہے۔)

(۲) اور دوسرا جواب اس روایت کا یہ ہے کہ یہ جمع صوری پر محول ہے چنانچہ نافع کے تین  
شاگردوں یعنی اسامہ بن زید، ابن جابر اور العطاف بن خالد نے نافع کے طریق سے ان روایات  
کو ذکر کیا ہے جن سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اس سے جمع صوری مراد ہے۔  
ان دونوں جوابوں کی تفصیل مع تجزیہ روایات جمع صوری شرح معانی الآثار ص ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۱۴  
ج۔ اپر ملاحظہ فرمائیے۔

(۳) نیز مذکورہ اور ان کے ہم معنی دوسری روایات سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عبد اللہ  
بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما جمع میں الصلاۃ تین تاخیر کے حالت سفر میں مطلق جواز کے قائل تھے اور ان  
روایات سے یہ بھی مفہوم ہوتا ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم بھی حالت سفر میں جلدی کی صورت  
میں جمع میں الصلاۃ تین تاخیر افرماتے تھے۔ حالانکہ یہ درج ذیل روایت کے مخالف ہے۔

عن سلیمان بن ابی یحیی عن ابن عمر قال ما جمِع رسول الله صلی اللہ  
علیه و سلم بین المَغْرِبِ وَ الْعَشَاءِ قُطْفَ فِي السَّفَرِ إِلَامَرَةً (سنن ابی داؤد ص

۱۷۱ ج ۱)

سلیمان بن ابی یحیی حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت فرماتے ہیں کہ حالت

سفر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مغرب وعشاء کو تجمع کر کے کبھی بھی اداء نہیں فرمایا سوائے ایک دفعہ کے۔

(فائدہ نمبر ۱) امام ابو داؤد نے اس روایت کی تخریج کے بعد یہ فرمایا کہ ”یہ روایت ایوب عن نافع عن ابن عمر سے بھی موقوفاً ثابت ہے۔ کہ ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو سوائے اس رات کے جس میں ان کو صفائیہ (ان کی بیوی) کی مرضی وفات کی اطلاع دی گئی تھی۔ (اس کے) علاوہ کبھی بھی جمع میں الصلا تین کرتے ہوئے نہیں دیکھا گیا۔

نیز کھول عن نافع عن ابن عمر سے بھی یہ مروی ہے کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے سوائے ایک یا دو دفعہ کے کبھی بھی جمع میں الصلا تین نہیں فرمایا۔  
تحقیق کے لئے دیکھئے (سنن ابی داؤد صفحہ ۱۷، ج ۱)

(فائدہ نمبر ۲) لہذا نہ کوہ روایت اور سابقہ روایات کو سامنے رکھتے ہوئے سوائے اس کے کوئی چارہ نہیں ہے کہ سابقہ روایت کو جمع صوری پر محول کیا جائے۔

### ایک اعتراض اور اس کا جواب

یہاں ایک اعتراض قائلین جواز جمع میں الصلا تین کی طرف سے یہ کہا جاتا ہے کہ ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے بعض روایات میں یہ بھی آیا ہے کہ انہوں نے جمع میں الصلا تین اس وقت فرمایا جب کہ شفقت غائب ہو چکا تھا۔

اور بعض میں یہ بھی آیا ہے کہ ستارے ظاہر ہو چکے تھے۔ ان دونوں طرح کی روایات کی تخریج عینی رحمہ اللہ نے اصل کتب کے حوالوں کے ساتھ عمدة القاری میں کی ہے۔  
لہذا اس طرح کی روایات سابقہ روایات کو جمع صوری پر محول کرنے سے مانع ہیں.....؟  
جواب: اس اعتراض کے دو جواب ہیں۔

نمبر ۳: پہلا جواب تو یہ ہے کہ اس سے بطور مبالغہ کے شفقت کا انتہائی قرب مراد ہے۔

نمبر ۲: اور دوسرا جواب اس کا یہ ہے کہ یہاں پر شفقت سے شفق احرم راد ہے۔ جس پر حدیث کے الفاظ ”اشبکت النجوم“ بھی دلالت کرتے ہیں۔ اور امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک شفق احرم کے بعد بھی مغرب کا وقت باقی رہتا ہے حتیٰ کہ شفق ایض غروب ہو جائے۔ اور شفق سے شفق ایض مراد یعنی کا کوئی قرینہ یہاں پر موجود نہیں ہے۔ اس بحث کی پوری تفصیل کے لئے عمدۃ القاری شرح البخاری للعین ص ۱۵۰ سے ۱۵۲ ج ۷ کا مطالعہ فرمائیے۔ تیسری دلیل قائلین جواز کی درج ذیل حدیث ہے۔

(۳) عن جابر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم غابت له الشمس بمكة

فجمع بينهما بسرف“

حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ میں تھے اور سورج غروب ہو گیا تو آپ نے ان دونوں نمازوں کو (مقام) سرف میں جمع کر کے اداء فرمایا۔ (ابوداؤد فی السنن ص ۱۷۱ ارج او الظفائر و سنن النسائی ص ۶۹ ج ۱، سنن کبریٰ للبیہقی ۲۳۳ ج ۳ شرح معانی الآثار للطحاوی ص ۱۱۱ ارج ۱)

(فائدہ) اس حدیث کی سند کا حال یہ ہے کہ اس حدیث کو علامہ نیموی نے نقل کرنے کے بعد فرمایا کہ اس کے ایک راوی ابوالزیری کی ہیں اور وہ مدرس ہیں۔

چنانچہ انہوں نے فرمایا کہ رواہ ابو داؤد والنسائی و فیہ ابوالزبیر المکی و هو مدنس“ آثار السنن ص ۲۸۲

اس وجہ سے یہ قابلِ احتیاج نہیں رہی۔ قائلین جواز کی چوہی دلیل

(۴) عن انس بن مالک قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا ارتحل قبل أن تزيع الشمس آخر الظهر إلى وقت العصر ثم يجمع بينهما فإذا ازاغت صلى الظهر ثم ركب“ (صحیح البخاری ص ۱۵۰ ج ۱ صحیح مسلم ص ۲۳۵ ج ۱ سنن ابی داؤد ص ۱۷۲ ج ۱ سنن نسائی ص ۶۹ ج ۱)

إلى آخر وقتها وصلاتها وصلى العصر في أول وقتها ويصلى المغرب في آخر وقتها ويصلى العشاء في أول وقتها ويقول هكذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجمع بين الصالاتين في السفر“

رواہ البزار وفیہ محمد بن إسحاق وہ نقاء ولکنہ مدلس مجمع الرواائد

(ص ۲۰۶ ج ۱)

وفی الترغیب (صف ۵۳۰، ج ۲) وبالجملة فهو من اختلاف فيه وهو حسن الحديث (اعلاء السنن ص ۹۹، ج ۲)

حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ وہ جب جمع بین الصالاتین فرماتے۔ حالہ سفر میں تو ظہر کی نماز اس کے آخر وقت تک موخر کر کے اداء فرماتے تھے اور عصر کی نماز اس کے اول وقت میں اداء فرماتے تھے۔ اور مغرب کی نماز اس کے آخر وقت میں اداء فرماتے اور عشاء کی نماز اس کے اول وقت میں اداء فرماتے تھے۔ اور فرماتے تھے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سفر میں اس طرح جمع بین الصالاتین فرماتے تھے۔

اس کو بزار نے روایت کیا ہے اور اس میں محمد بن الحنفیہ ہیں جو ثقہ ہیں، لیکن مدرس ہیں اور ترغیب میں ہے کہ وہ ان روایوں میں سے ہیں۔ جو مختلف فیہ ہیں۔ اور وہ حسن الحديث (یعنی روایت حدیث میں درج حسن کے) راوی ہیں۔

لہذا صاحب اعلاء السنن کی متدرج بالاروایات کو سامنے رکھتے ہوئے، یہ احتمال قوی ہو جاتا ہے کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی احادیث کی اس سے بہتر کوئی توجیہ نہیں ہو سکتی کہ ان کو جمع صوری پر محمول کیا جائے۔

ورنہ بصورت دیگر آیات قرآنیہ اور احادیث متواترہ جو کہ موافقت صلوٰۃ کے بارے میں موجود ہیں۔ ان سے ان روایات کا تعارض لازم آئیگا۔ اور ان کو مر جو ح مانا پڑیگا۔ اور جمع صوری پر محمول کرنے کی صورت میں یہ روایات معمول بہار پہنچی۔ اور ان کا ترک لازم نہیں آئیگا۔

جواب نمبر ۲: دوسرے جواب امام طحاوی رحمہ اللہ نے شرح معانی الآثار میں دیا ہے چنانچہ فرماتے ہیں۔

”إن هذا قد يتحمل ما ذكرنا وقد يتحمل أن يكون صفة الجمع من كلام الزهرى لاعن النبي صلى الله عليه وسلم لأنه قد كان كثيراً ما يفعل هذا يصل الحديث بكلامه حتى يتورّم أن ذالك في الحديث وقد يتحمل أن يكون قوله إلى أول وقت العصر إلى قرب أول وقت العصر فإن كان معناه بعض ماصر فناه إليه مما لا يجب معه أن يكون صلاتها في وقت العصر فلا حجة في هذا الحديث للذى يقول انه صلاتها في وقت العصر وإن كان أصل الحديث على أنه صلاتها في وقت العصر و كان ذالك هو جمعه بينهما فإنه قد خالفه في ذلك عبد الله بن عمر فيها رويانا عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم وخالفته في ذالك عائشة ايضاً“ (شرح معانی الآثار ص ۱۱۳، ج ۱)

بے شک یہ اس کا احتمال بھی رکھتا ہے جو ہم ذکر کر چکے ہیں۔

اور یہ احتمال بھی رکھتا ہے کہ جمع کی (یہ) تفصیل زہری کا اپنا کلام ہوا دربی صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی نہ ہو، اور یہ بھی احتمال ہے کہ اول وقت عصر سے مراد قرب اول وقت عصر ہو۔ پس اگر اس کا مطلب انہی مطالب میں سے بعض ہیں جن کی طرف ہم نے اس کلام کو پھیرا تو پھر اس حدیث میں اس آدی کے لئے کوئی جھٹ نہیں جو یہ کہتا ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو وقت عصر میں ادا فرمایا اور اگر اصل حدیث انی پر محمول ہو، کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو عصر کے وقت میں ادا فرمایا تو یہ پھر جمع میں الصالین ہو گا۔ لیکن حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما نے ان کی مخالفت کی ہے۔ جیسے کہ ہم ان کی روایات کو ذکر کر چکے ہیں۔ اور حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے بھی ان کی مخالفت کی ہے۔ (جن کی روایات کو ہم جمع صوری کے دلائل میں ذکر کریں گے

(انشاء اللہ)

(فائدہ: اس پوری بحث کو سامنے رکھتے ہوئے۔ مندرجہ میں امور ثابت ہوتے ہیں۔

- (۱) حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ کی روایت کا سب سے بہتر مجمل حمل علی الجمیع الاصوری ہے۔
- (۲) ان کی روایات میں تعارض ہے، لہذا روایات صحیح کے مقابلے میں وہ قابلِ احتجاج نہیں ہیں۔

(۳) اور اگر اس کو صحیح تسلیم کر لیا جائے تو تب بھی وہ آیات قرآنیہ اور احادیث متواترہ دربارہ مواقیت صلوٰۃ کے مخالف ہے۔ اس لیے وہ جنت نہیں ہے۔

اب ایک نظر ان احادیث مبارکہ پر جن سے حالت حضر (اقامت)

میں جمع بین الصالٰتین کا جواز ثابت ہے

(۱) عن جابر بن بزید عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى بالمدية سبعاً ثمانياً الظهر والعصر والمغرب والعشاء فقال أليوب لعله في ليلة مطيرة قال عَسَىً" (البخاري في صحيحه واللفظ ص ۷۷ ج ۱، صحيح مسلم ص ۲۲۶ ج ۱، سنن أبي داؤد ۱۷۱ ج ۱، سنن نسائي ص ۲۸، ۶۹ ج ۲، شرح معانى الآثار ص ۱۱۱ ج ۱، سنن كبرى للبيهقي ص ۲۳۷ ج ۳) حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے، کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ میں سات اور آٹھ نمازیں (جمع کر کے) پڑھیں۔ ظہر و عصر اور مغرب و عشاء پس ایوب نے کہا کہ شاید وہ بارش کی رات تھی تو انہوں نے فرمایا کہ شاید

(۲) عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال صلی رسول الله صلى الله عليه وسلم الظهر والعصر جمیعاً بالمدینة فی غیر خوف ولا سفر قال أبو الزبیر فسألت سعيداً لِمَ فَعَلَ ذَلِكَ فَقَالَ سَأَلْتُ ابْنَ عَبَّاسَ كَمَا سَأَلْتُنِي فَقَالَ أَرْدَانَ لَا يحرج أحداً من أنته“ (آخر جه مسلم في صحيحه واللفظ له ص ۲۲۶ ج ۱)

ابوداؤد فی سننہ ص ۱۷۱، ج ۱ والترمذی فی سننہ ص ۲۷، ج ۱ والطحاوی

فی شرح معانی الآثار ص ۱۱۱، ج ۱ والامام مالک فی الموطا ص ۱۲۶

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی

اللہ علیہ وسلم نے مدینہ میں ظہر اور عصر کو حج کر کے اداء فرمایا بغیر کسی خوف کے اور بغیر کسی سفر کے۔

ابوزیر نے کہا کہ میں نے سعید سے پوچھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا فعل کیوں کیا تو انہوں

نے کہا کہ میں نے ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے ایسے ہی پوچھا تھا جیسے کہ آپ نے مجھ سے پوچھا تو

انہوں نے فرمایا تاکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت تنگی میں نہ پڑے۔

(فائدہ) یہ وہ روایت ہے جو مختلف طرق سے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما

سے کہیں مختصر اور کہیں تفصیل آمروی ہے۔

لیکن عجیب بات یہ ہے کہ انہمار بعد اور قاضی شوکانی وغیرہ میں سے کسی کے نزدیک بھی

اس حدیث پر عمل کرنا جائز نہیں ہے۔

ان میں سے بعض نے اس کو اعزاز کے ساتھ مثلاً حالت مرضا وغیرہ سے مشروط کر دیا اور

بعض من جمع صوری پر محول کیا۔ اس لیے اب مختصر آن کے مذاہب کی تفصیل پیش خدمت ہے۔



## بیان مذاہب

### حنفی مسالک:

چنانچہ شہر حنفی امام حضرت امام محمد رحمہ اللہ نے موطا امام محمد میں لکھا ہے،  
”خبرنا مالک حدثنا نافع عن ابن عمر أنه إذا جمع الأماء بين المغرب  
والعشاء جمع معهم في المطر قال محمد ولستنا نأخذ بهذا الانجتمع بين  
الصلاتين في وقت واحد إلا الظهر والعصر بعرفة والمغرب والعشاء بمزدلفة  
وهو قول أبي حنيفة“

قال محمد بلغنا عن عمر بن الخطاب أنه كتب في الآفاق ينها هم أن  
الجمع بين الصلاتين في وقت واحد كبيرة من الكبائر أخبرنا بذلك الثقات  
عن العلاء بن الحارث عن مكحول ”انتهی (الموطا للإمام محمد ص ۱۳۲)  
حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے، کہ جب امراء (حکمران) مغرب و  
عشاء کو جمع کر کے اداء کرتے تو آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہما بھی ان کے جمع کر کے اداء فرماتے تھے اگر  
بارش ہو رہی ہوتی۔

امام محمد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم کوئی نیس لیتے ہم ایک نماز کے وقت میں دونمازوں  
کو جمع کر کے اداء کرنے کے (جو اے کے) قائل نہیں ہیں۔ مگر ظہر اور عصر کی نماز کے عرفہ میں

ابوداؤد فی سننہ ص ۱۷۱، ج ۱ والترمذی فی سننہ ص ۷۳، ج ۱ والطحاوی

فی شرح معانی الآثار ص ۱۱۱، ج ۱ والامام مالک فی الموطا ص ۱۲۶)

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ میں ظہر اور عصر کو جمع کر کے ادا فرمایا بغیر کسی خوف کے اور بغیر کسی سفر کے۔ ابو زید نے کہا کہ میں نے سعید سے پوچھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا فعل کیوں کیا تو انہوں نے کہا کہ میں نے ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے ایسے ہی پوچھا تھا جیسے کہ آپ نے مجھ سے پوچھا تو انہوں نے فرمایا تاکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت بھگی میں نہ پڑے۔

(فائدہ) یہ وہ روایت ہے جو مختلف طرق سے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے کہیں مختصر اور کہیں تفصیل اور مردی ہے۔

لیکن عجیب بات یہ ہے کہ انہمار بعد اور قاضی شوکانی وغیرہ میں سے کسی کے نزدیک بھی اس حدیث پر عمل کرنا جائز ہیں ہے۔

ان میں سے بعض نے اس کو اعذار کے ساتھ مثلاً حالت مرض وغیرہ سے مشروط کر دیا اور بعض میں جمع صوری پر محمول کیا۔ اس لیے اب مختصر آن کے مذاہب کی تفصیل پیش خدمت ہے۔



## بیان مذاہب

### حنفی مسالک:

چنانچہ شہر حنفی امام حضرت امام محمد رحمہ اللہ نے موطا امام محمد میں لکھا ہے،  
”خبرنا مالک حدثنا نافع عن ابن عمر أنه إذا جمع الأُمْرَاءَ بَيْنَ الْمَغْرِبِ  
وَالْعِشَاءِ جَمَعَ مَعَهُمْ فِي الْمَطَرِ قَالَ مُحَمَّدٌ وَلَسْنَا نَأْخُذُ بِهَذَا لَا نَجِمُعُ بَيْنَ  
الصَّلَاتَيْنِ فِي وَقْتٍ وَاحِدٍ إِلَّا الظَّهَرُ وَالعَصْرُ بِعْرَفَةٍ وَالْمَغْرِبُ وَالْعِشَاءُ بِمَذْدَلَةٍ  
وَهُوَ قَوْلُ أَبِي حَنِيفَةَ“

قال محمد بلغنا عن عمر بن الخطاب أنه كتب في الآفاق ينهاهم أن  
الجمع بين الصالحين في وقت واحد كبيرة من الكبائر أخبرنا بذلك الثقات  
عن العلاء بن الحارث عن مكحول ”انتهى (الموطا للإمام محمد ص ۱۳۲)  
حضرت ابن عمر رضي الله تعالى عنه سے روایت ہے، کہ جب امراء (حکماء) مغرب و  
عشاء کو جمع کر کے اداء کرتے تو آپ رضي الله تعالى عنہما بھی ان کے جمع کر کے اداء فرماتے تھے اگر  
بارش ہو رہی ہوتی۔

امام محمد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم کوئی نیں لیتے ہم ایک نماز کے وقت میں دونمازوں  
کو جمع کر کے اداء کرنے کے (جو اجاز کے) قائل نہیں ہیں۔ مگر ظہر اور عصر کی نماز کے عرف میں

اور مغرب اور عشاء کی نماز کے مزدلفہ میں اور یہی امام ابو حنفیہ کا قول ہے۔ امام محمد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم کو یہ خبر پہنچی ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اطرافی (حکومت) میں یہ پروانہ تحریر کر کے جاری فرمایا تھا جس میں وہ ان کو جمع بین الصلاۃ تین سے فرماتے تھے۔ اور ان کو یہ خبر دے رہے تھے کہ جمع بین الصلاۃ تین ایک نماز کے وقت میں کبیرہ گناہوں میں سے ایک کبیرہ ہے۔ ہمیں اس کی خبر ثقہ راویوں نے غلاء ابن الحارث عن حکیم کے واسطے سے دی ہے۔

البتہ احتفاف کے نزدیک ظہر و عصر میں اور مغرب و عشاء میں جمع صوری جائز ہے چنانچہ امام محمد رحمہ اللہ نے موطا میں لکھا ہے کہ

”أخبرنا مالك أخبرنا داود بن الحصين أن عبد الرحمن هرمز أخبره قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجمع بين الظهر والعصر في سفره إلى تبوك“

قال محمد وبهذا نأخذ والجمع بين الصلاتين أن تؤخر الأولى منها فتصلى في آخر وقتها وتعجل الثانية فتصلى في أول وقتها“ انتہی (الموطا لامام

محمد ص ۱۳۱)

حضرت عبد الرحمن بن هرمز رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے سفر تبوک میں ظہر اور عصر کی نمازوں جمع کر کے اداء فرماتے تھے۔ امام محمد رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ہم اس کو لیتے ہیں اور جمع بین الصلاۃ تین یہ ہے کہ جبکہ نمازوں کو مؤخر کر کے اس کے آخر وقت میں ادائے کیا جائے اور دوسرا نماز کو مقدم کر کے اس کے اول وقت میں ادائے کیا جائے۔

لہذا حنفی مسک کا حاصل یہ ہوا کہ جمع صوری تو حالت سفر و تھریڈ و نوافل میں جائز ہے البتہ جمع حقیقی تقدیمیاً یا تاخیر ان سفر میں جائز ہے اور نہ حضر میں جائز ہے۔

## مذهب مالکی:

اور مالکیہ البتہ جمع تقدیم کے قائل ہیں چنانچہ فقہ مالکی کی مشہور کتاب المدونۃ الکبریٰ میں

لکھا ہے۔

”وقال مالک يجمع بين المغرب والعشاء في الحضرة وإن لم يكن مطر

إذا كان طين وظلمة ويجمع أيضاً بيتهما إذا كان المطر وإذا أداوا دواً أن يجمعوا  
بيتهما في الحضرة إذا كان مطر أو طين أو ظلمة يؤخر ون المغرب شيئاً ثم  
يصلونها ثم يصلون العشاء الآخرة قبل مغيب الشفق“ (المدونة الكبرى)

ص ۳، ۲ ج ۱)

اور فرمایا امام مالک رحمہ اللہ نے کہ جمع کیا جائے گا مغرب وعشاء کی دنوں نمازوں میں

اگرچہ بارش نہ ہو، جبکہ مٹی اور اندر ہیرا ہو اور جب بارش ہو تو بت بھی ان کو جمع کیا جائے گا۔ مغرب  
کی نمازوں کو کچھ موخر کر دیں گے اور پھر عشاء کی نمازوں کے غائب ہونے سے پہلے پڑھ لیں گے۔

(فائدہ) مالکیہ کے مذهب کا حاصل یہ ہوا

(۱) بغیر عذر کے حالت حضر میں جمع بین الصلا تین جائز نہیں ہے۔

(۲) اعذار تین ہیں۔

(۱) بارش

(۲) مٹی کا اثر ناوجیہ

(۳) اندر ہیرا ہو جانا

ان کے نزدیک مغرب وعشاء کے مابین تو جمع بین الصلا تین جائز ہے لیکن ظہر اور عصر میں

جمع بین الصلا تین جائز نہیں ہے۔ چنانچہ المدونۃ الکبریٰ میں ہی لکھا ہے۔

”قال مالک لا يجمع بين الظهر والغسر في الحضرة ولا نرى ذلك مثل

المغرب والعشاء“ (المدونة الكبرى ص ۳، ۲ ج ۱)

حضرت امام مالک رحمہ اللہ نے فرمایا کہ ظہر اور عصر میں جمع نہیں کیا جائے گا اور ہم اس کو مغرب وعشاء کی طرح نہیں سمجھتے۔

(۳) اور ان کے زد یک مفرد کے لئے جمع بین الصلا تین کے بارے میں تفصیل ہے۔

اور وہ یہ کہ مفرد نے اگر مغرب کی نماز اپنے گھر میں اکیلے پڑھ لی اور جب مسجد پہنچا تو لوگ عشاء کی نماز جمع بین الصلا تین کی صورت میں پڑھ کر فارغ ہو چکے تھے۔ تو اب اس کے لیے جمع بین الصلا تین جائز نہیں ہو گا۔ بلکہ عشاء کے وقت کے شروع ہونے کا انتظار کرے گا۔ اور عشاء کی نماز عشاء کے وقت کے اندر اداء کر لیگا۔

اوہ اگر یہ مغرب کی نماز اپنے گھر میں اداء کر کے مسجد پہنچا اور وہاں لوگوں نے ابھی تک صرف مغرب کی نمازوادا کی تھی اور عشاء کی نماز ابھی تک ادا نہیں کی تو اس صورت میں اس کے لیے ان کے ساتھ عشاء کی نماز میں شامل ہو جانا جائز ہے۔ چنانچہ مدونہ میں لکھا ہے۔

”وقال مالك فيمن صلى في بيته المغرب في ليلة المطر فجاء المسجد

فوجد القوم قد صلوا العشاء الآخرة فأراد أن يصلى العشاء قال لا أرى أن يصلى العشاء وإنما جمع للفرق بهم وهذا لم يصل معهم فأرأى أن يؤخر العشاء حتى يغيب الشفق ثم يصلى بعد مغيب الشفق قلت فإن وجدتهم قد صلوا المغرب ولم يصلوا العشاء الآخرة فأراد أن يصلى معهم العشاء وقد كان صلى المغرب في بيته لنفسه؟ قال لا أرى بأساً أن يصلى معهم“ انتہی (المدونة الكبرى ج. ۱

ص ۲۰۳، ۲۰۴)

حضرت امام مالک رحمہ اللہ نے فرمایا اس شخص کے بارے میں جس نے بارش میں مغرب کی نماز اپنے گھر میں پڑھی اور مسجد آیا پس اس نے لوگوں کو پایا کہ وہ عشاء کی نماز پڑھ کر فارغ ہو چکے ہیں۔ اور وہ عشاء کی نماز پڑھنا چاہئے تو فرمایا کہ میں (جاائز) نہیں سمجھتا کہ وہ عشاء کی نماز پڑھئے اور جمع بین الصلا تین ان (اہل جماعت) کے لئے (جو جماعت سے نماز پڑھ رہے تھے)

ان کے حق میں زمی کی وجہ سے جائز قرار دی گئی تھی۔ اور اس نے ان کے ساتھ نماز نہیں پڑھی تو میں سمجھتا ہوں کہ یہ نماز کو مؤخر کر لیا یہاں تک کہ شفقت غائب ہو جائے اور پھر شفقت کے عاءب ہونے کے بعد نماز (عشاء) پڑھے۔

میں نے کہا کہ اگر وہ ان کو (اس حال میں) پائے کہ وہ مغرب کی نماز تو پڑھ چکے ہیں، لیکن نمازِ عشاء بھی تک نہیں پڑھی۔ اور اس نے چاہا کہ ان کے ساتھ عشاء کی نماز (جمع کر کے) پڑھے۔ جب کہ مغرب کی نماز پر اسکیلے اپنے گھر میں پڑھ چکا ہے، تو فرمایا میں اس میں کوئی حرج نہیں سمجھتا کہ یہ ان کے ساتھ نماز پڑھے۔

#### فقہ شافعی:

اور فقہ شافعی میں حالت حضر میں سوائے بارش کے اور کسی وجہ سے بھی جمع بین الصلاتین جائز نہیں ہے۔ چنانچہ مختصر مزنی میں ہے کہ

”قال الشافعی والسنۃ فی المطر کالسنۃ فی السفر“ (مختصر المزنی

علی الام ج. ۹ ص ۳۰)

اور بارش میں سنت سفر کی سنت کی طرح ہے (یعنی جمع بین الصلاتین! بارش کی وجہ سے حالت حضر میں جائز ہے)

نیز فقرہ شافعی کی مزید تفصیل نہایۃ المخاج اور المہد ب میں دیکھی جاسکتی ہے۔

#### فقہ حنبلی:

اور فقہ حنبلی میں بھی حالت حضر میں جمع بین الصلاتین مشروط بالاعذار والامراض ہے۔

چنانچہ فقہ حنبلی کی کتاب منار سبیل میں ہے۔

وقد أجمعنا أن الجمع لا يجوز بغير عذر فلم يبق إلا المرض ولأنه صلي

الله عليه وسلم أمر لمستحاصة بالجمع بين الصلاتين والاستحاصة نوع مرض“

انتهی (منار سبیل فی شرح الدلیل ج. ۱ ص ۱۳۷)

اور ہمارا اس پر اتفاق ہے کہ جمع (بین الصالاتین) بغیر عذر کے جائز نہیں ہے۔ پس صرف مرض باقی رہا۔ اور اس لئے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مستحاصہ کو جمع بین الصالاتین کا حکم فرمایا تھا۔ اور استحاصہ کی مرض کی ایک قسم ہے۔

نیز فضہ حلیلی کی باقی تفصیل المفہی لابن قدامہ میں بھی دیکھی جاسکتی ہے۔ اس پوری تفصیل سے اب یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہو گئی کہ ائمہ ارشد میں سے کسی کے ہاں بھی بلا عذر حالت حضر میں جمع بین الصالاتین جائز نہیں۔ اور حدیث ابن عباس یا تو محظوظ ہے عذر پر یا پھر جمع صوری پر (والله اعلم بالثواب)

## اُن دلائل کا بیان جن سے حالت سفر میں جمع صوری کا جواز ثابت ہوتا ہے

اب ان دلائل اور قرآن کا ذکر ہو گا جن سے حالت سفر میں جمع صوری کا جواز ثابت ہوتا ہے۔

(۱) عن عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يؤخر الظهر ويعجل العصر ويؤخر المغرب ويعجل العشاء في السفر” (آخر جه الطحاوي في شرح معانى الآثارج. ۱ ص ۱۱۳ . والهيثمي في مجمع الزوائد واللفظ له ”وعزاء إلى المسند للإمام أحمد“ ج. ۲ ص ۲۶۲)

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم حالت سفر میں ظہر کو مؤخر فرماتے تھے اور عصر کو جلدی ادا فرماتے تھے اور مغرب کو مؤخر فرماتے تھے اور عشاء کی نمازوں جلدی ادا فرماتے تھے۔

(۲) عن عبد الله بن محمد بن عمر بن علي بن أبي طالب عن أبيه عن جده أن عليا رضي الله عنه كان إذا سافر سار بعد ما تغرب الشمس حتى كاد أن

ظلم ثم ينزل فيصلى المغرب ثم يدعو بعشاء فیتعشی ثم يصلی العشاء ثم  
يرتحل ويقول هذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصنع" (آخر جه  
النیموی فی آثار السنن ص ۲۷۶ وقال رواه ابو داود وابن سادہ صحيح)

حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ جب وہ سفر کرتے تو سورج  
کے غرب ہونے کے بعد سفر شروع فرماتے یہاں تک کہ جب اندر چھا جاتا تو اُتر کر مغرب کی  
نماز ادا کرتے تھے۔ پھر کھانا منگو اکرناویل فرماتے اور اس کے بعد عشاء کی نماز ادا کر کے سفر  
شروع فرماتے اور یہ ارشاد فرماتے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اسی طرح عمل فرماتے تھے۔

(۳) عن أبى عثمان قال وفدت أنا و سعد بن مالك و نحن نبادر للحج  
فكتنا نجمع بين الظهر والعصر نقدم من هذه و نتوخر من هذه و نجمع بين  
المغرب والعشاء نقدم من هذه و نتوخر من هذه حتى قدمنا مكة" انتہی (آخر جه  
الطحاوى واللفظ له فی شرح معانی الآثار ج. ۱ ص ۱۱۲ و عبد الرزاق فی  
المصنف ج. ۲ ص ۵۳۹ والنیموی فی آثار السنن ص ۲۷۶ وقال النیموی  
رواہ الطحاوى واسناد صحيح)

حضرت ابو عثمان رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ میں اور سعد بن مالک (یعنی سعد ابن وقار) (رضی اللہ عنہم)  
رضی اللہ عنہم کے لئے سفر کرتے تھے۔ پس یہ ظہر اور عصر میں جمع میں الصلاۃ کرتے تھے اس  
طرح کر (عصر) کو کچھ مقدم کر دیتے اور اس (ظہر) کو کچھ موئخر کر دیتے اور مغرب و عشاء میں جمع  
میں الصلاۃ کرتے تھے، اس طرح کر (عشاء) کو کچھ مقدم کر لیتے اور اس کو (یعنی مغرب کو) کچھ  
موئخر کر دیتے تھے یہاں تک کہ ہم بکھر گئے۔

(۴) عن هذیل بن شرجیل عن عبدالله بن مسعود آن النبی صلی اللہ علیہ  
وسلم کان یجمع میں الصلاتین فی المسفر" انتہی (آخر جه الطحاوى فی شرح  
معانی الآثار ج. ۱ ص ۱۱۰)

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سفر میں جمع بین الصالاتِ تین فرماتے تھے۔

(۵) وعن عبد الله بن مسعود قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجمع بين المغرب والعشاء يؤخر هذه في آخر وقتها ويعجل هذه في أول وقتها" انتهى (اخر جه الهیشمی فی مجمع الزوائد ج ۲ ص ۳۶۵ وعزاه إلى المعجم الكبير للطبراني وقال وفيه ابو مالک النخعی وهو ضعیف) حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مغرب وعشاء میں جمع فرماتے تھے اس (مغرب) کو اس کے آخری وقت تک موخر فرماتے تھا وہ اس (عشاء) کو اس کے اول وقت تک مقدم فرماتے تھے۔

(۶) عن عبد الرحمن بن يزيد يقول صحبت عبد الله بن مسعود في حججه فكان يؤخر الظهر ويعجل العصر ويؤخر المغرب ويعجل العشاء" الخ (آخر جه الطحاوي في شرح معانى الآثار ج ۱ ص ۱۱۲) عبد الرحمن بن يزيد رحمه اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ کے ساتھ ان کے حج (کے ارادہ) کے وقت سفر کیا، پس وہ ظہر کی نماز کو موخر فرماتے تھے اور عصر کی نماز مقدم فرماتے تھے اور مغرب کی نماز کو موخر فرماتے تھے اور عشاء کی نماز کو مقدم فرماتے تھے۔ (فائدہ) میں نے جان بوجہ کر حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تینوں روایات کو یکجا ذکر کیا تاکہ ان کی روایات کی پوری تفصیل واضح ہو سکے۔

پس اگر بالفرض ان کی دوسری روایت میں ایک راوی ضعیف ہیں جس کی طرف پیشی رحمہ اللہ نے اشارہ کر دیا، مگر ان کا اپنا عمل جس کو طحاوی کے خواہ سے نقل کیا گیا وہ تو ضعیف نہیں ہے۔ اور یہ پوری کیفیت میں نے اس لیے ذکر کی کہ آگے ان کی ایک اور صحیح روایت کو ذکر کیا جائیگا، تاکہ اس کی حقیقت پھر اپنی طرح سمجھ میں آسکے۔

وَاللَّهُ هُوَ الْمُوْفِقُ وَهُوَ الْمَعِينُ

(۷) وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ . يَعْنِي الْخَدْرِي قَالَ جَمِيعُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ الظَّهَرِ وَالْعَصْرِ وَبَيْنَ الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ أَخْرَى الْمَغْرِبِ وَعَجَلَ الْعِشَاءَ فَصَلَاهُمَا جَمِيعًا . (اَخْرَجَهُ الْهَيْثِمِيُّ فِي مُجَمِّعِ الرِّوَايَاتِ ۲. ۳۶۶ وَقَالَ رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ فِي الْاَوْسَطِ وَقَالَ تَغَرَّدَهُ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ الْحَارَثِيُّ وَرَوَاهُ الْبَزَارُ مُخْتَصِرًا كَانَ يَجْمِعُ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ فِي السَّفَرِ وَقَالَ لَا نَعْلَمُهُ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ إِلَّا مِنْ هَذَا الْوَجْهِ وَمُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ ثَقَةٌ مُشْهُورٌ بِالْعِبَادَةِ قَلَتْ وِيقِيَّةُ رِجَالِهِ ثَقَاتٌ)

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ظہر و عصر اور مغرب وعشاء میں جمع بین الصلاتین فرمایا۔ مغرب کو موخر فرمایا اور عشاء کو مقدم فرمایا اور ان دونوں کو جمع کر کے اداء فرمایا۔

(۸) عَنْ أَبْنَى عَمْرٍ قَالَ رَأَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَعْجَلَهُ السَّيْرُ فِي السَّفَرِ يُؤْخِرُ صَلْوَةَ الْمَغْرِبِ حَتَّى يَجْمِعَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ الْعِشَاءِ قَالَ سَالِمٌ وَكَانَ عَبْدُ اللَّهِ أَبْنَى عَمْرٍ يَفْعُلُهُ إِذَا أَعْجَلَهُ السَّيْرُ يَقِيمُ الْمَغْرِبَ فَيُصْلِيهَا ثَلَاثًا ثُمَّ يَسْلِمُ ثُمَّ قَلِيلًا يَلْبِثُ حَتَّى يَقِيمَ الْعِشَاءَ (ج. ۱ ص ۱۲۹ ابواب تفصیر الصلوة باب هل يؤذن و يقيم اذا جمع بين المغرب والعشاء)

(فائدہ) اس میں صراحة ہو رہی ہے کہ ابن عمر تمماً مغرب سے فائز گھونے کے بعد کچھ دیر انتظار فرماتے تھے پھر ماز عشاء ادا فرماتے، اس انتظار کا محل سوانی اس کے کوئی نہیں ہو سکتا کہ وہ عشاء کے دخول کا تین چاہتے تھے اس میں خود حافظ این جگہ نے اعتراف کیا ہے کہ اس میں جمع صوری پر دلیل ملتی ہے (فتح الباری ج ۲ ص ۳۶۵)

(فائدہ) مذکورہ آثار و احادیث کی ولالت صراحتہ اس بات پر ہو رہی ہے کہ مذکورہ

احادیث جو حالت سفر میں جمع بین الصالاتین کے جواز پر دلالت کر رہی ہیں ان میں جمع سے مراد جمع صوری ہے۔ جمع حقیقی تقدیر یا تاخیر امراء نہیں ہے۔ درج ذیل امور کی وجہ سے۔

(۱) ان مذکورہ احادیث مبارکہ میں سے بعض میں جمع صوری کا صراحتاً ذکر ہے۔

(۲) جن صحابہ کرام کی مروی احادیث یا ان کے عمل سے جمع صوری کا جواز ثابت ہوتا ہے یہ اکابر صحابہ ہیں اور ان کے ہاں حالت سفر و حضر ہر دو حالتوں میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت کا التزام زیادہ رہا ہے۔ بنیت ان صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے جن سے جمع حقیقی کا جواز ثابت ہے۔ اس لیے کہ وہ کبار صحابہ میں سے ہیں۔ اس لیے کہ جمع حقیقی کے جواز کی روایات صحیح اسانید کے ساتھ تین صحابہ کرام سے ثابت ہیں۔

(۱) حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ

(۲) حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ

(۳) حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہ

### بکرہ جمع صوری کا جواز

(۱) حضرت عائشہ صدیقہ

(۲) حضرت علی بن ابی طالب

(۳) حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہم سے ثابت ہے۔

اور یہ ظاہر ہے کہ ان کو ان تینوں صحابہ کرام پر ہر لحاظ سے فضیلت حاصل ہے۔ اس لیے ترجیح بھی ان ہی کی روایات کو حاصل ہوگی۔

(۴) بعض روایات میں وقت کے اندر نماز پڑھنے کی بہت فضیلت اور تاکید آئی ہے۔

جن کو ان شاء اللہ ہم آگے نقل کریں گے۔ اور جمع صوری پر عمل کرنا اس کے خلاف نہیں ہے۔ بخلاف جمع حقیقی کے وہ ان روایات کے خلاف ہے۔

(۵) بعض روایات میں جمع بین الصالاتین سے منع کیا گیا ہے اور یہ بالکل ظاہر ہے کہ یہ

امناع جمع حقیقی کے ساتھ خاص ہے۔ اس لیے کہ جمع صوری میں ہر نماز اپنے وقت پر اداء کی جاتی ہے۔

(۶) جمع بین الصلاتین کی روایات ان آیاتِ قرآنیہ اور احادیث متواترہ کے خلاف ہیں

جو موافقت نماز کے بارے میں وارد ہوئی ہیں۔ لہذا اگر ترجیح کے اصول کو بھی اپنالیا جائے تو تب بھی

ان احادیث متواترہ کو ترجیح حاصل ہوگی۔ جو کہ موافقت صلوٰۃ کے بارے میں وارد ہوئی ہیں۔

بخلاف ان اخبار احادیث کے جن میں جمع حقیقی کا ذکر ہے۔

”جمع بین الصلاتین کی ممانعت کی روایات اور الصلاة فی وقتها کی

احادیث“

یہاں تک تو ان احادیث و روایات کا ہم نے ایک تقدیمی جائزہ لیا جن میں جمع بین

الصلوٰۃ کا ذکر ہے اب ہم ان احادیث و روایات کو ذکر کرتے ہیں جن میں جمع بین الصلاتین

سے منع کیا گیا ہے۔

وہ آثار و روایات جن میں جمع بین الصلاتین سے منع کیا گیا ہے۔

(۱) ”عن ابن عباس عن النبي صلی اللہ علیہ وسلم قال من جمع بين

الصلاتين من غير عذر فقد أتى باباً من أبواب الكبائر“

(آخر جهہ الترمذی فی السنن ثم قال الترمذی قال ابو عیسیٰ و حنش هذا

هو أبو على الرجبي وهو حنش بن قيس وهو ضعيف عند أهل الحديث ضعفة

احمد و غيره“ سنن الترمذی ج. ۱ ص ۲۸

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد

فرمایا کہ بغیر عذر کے اگر کسی نے جمع بین الصلاتین کیا تو وہ کبیرہ گناہوں کے دزواؤں میں سے

ایک دروازے پر آگیا۔

لیکن امام محمدؒ کی ایک روایت سے اس کی تائید ہوئی ہے کہ

”قال مؤطا محمد بلغنا عن عمر بن الخطاب انه كتب في الافق ينهاهم  
أن يجمعوا بين الصلاتين ويخبرهم أن الجمع بين الصلاتين في وقت واحد  
كثيرة من الكبائر. (مؤطا امام محمد باب الجمع بين الصلاتين في السفر  
والسفر ص ١٢٩، ١٣٠ طبع نور محمد)

(٤) عن أبي العالية عن عمر رضي الله عنه قال جمع الصلاتين من غير  
عذر من الكبائر“

آخر جه البیهقی فی السنن الکبری و قال الشیخ عبدالقدار فی تعلیقه قال  
ابن الترکمانی ”أبو العالية أسلم بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم بستين  
ودخل على أبي بكر وصلى خلف عمر وقد قدمنا غير مرّة أن مسلماً حكى  
الإجماع على أنه يكفي لا تصال الإسناد المعنون ثبوت كون الشخصين في  
عصر واحد

وكذا الكلام فی روایة أبي قتادة العدوی عن عمر فإنه أدر که كما ذکرہ  
البیهقی بعد فلا يحتاج فی اتصاله إلى أن يشهدہ“ (السنن الکبری للبیهقی ج. ٣  
ص ٢٢٠)

حضرت ابوالعالي رحمہ اللہ سے روایت ہے کہ حضرت عرضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ارشاد فرمایا  
کہ جن میں الصلاتین بغیر عذر کے کبائیں سے ہے۔

(٥) عن أبي قتادة يعني العدوی أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كتب  
إلى عامل له ثلاث من الكبائر الجمع بين الصلاتين إلا في عذر“ الخ (السنن  
الکبری للبیهقی ج. ٣ ص ٢٢١)

حضرت ابو القادہ عدوی رحمہ اللہ سے روایت ہے کہ عمر بن الخطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے  
اپنے ایک عامل کو لکھا تھا کہ تین گناہ کبائیں سے ہیں (١) جن میں الصلاتین بغیر عذر کے۔ اخ

قال الليهقى بعد نفله "أبو قتادة العدوى أدرك عمر رضى الله عنه فإن  
كان شهدة كتب فهو موصول وإنما فهو إذا انصم إلى الأول صار قوياً" (السنن  
الكبرى للبيهقي ج ٣ ص ٢٣١)

(فائدہ) یہ توثیق روایات تھیں جن میں جمع بین الصلا تین سے منع کر دیا گیا ہے۔ اب آگے  
ان روایات کو ذکر کیا جائے گا جن میں نمازوں کو اپنے ہی اوقات میں اداء کرنے کی تاکید کی گئی  
ہے۔ اور نمازوں کو دوسری نماز کے وقت تک موخر کرنے کو تفریط اور نماز کے فوت ہونے سے تغیری کیا  
گیا ہے۔

ان روایات کا ذکر جن میں نمازوں کو اپنے اوقات میں اداء کرنے کی تاکید کی گئی ہے۔

(١) عن ابن مسعود قال مارأيت النبي صلى الله عليه وسلم صلّى صلّى صلاة  
إلا لوقتها إلا أنه جمع بين الظهر والعصر بعرفة والمغرب والعشاء بجمع  
ـ

(آخر جه عبد الرزاق واللطف له في المصنف ج ٥٥١٢ والامام احمد

في مسنده وذكره الساعاتي في الفتح الرباني في ترتيب مسنده الإمام احمد بن  
حنبل الشيباني ج ١٢٦، ١٢٧، ١٢٥ وآخر جه النيموي في آثار السنن ٢٧ وقال  
رواوه الشيخان

حضرت ابن مسعود رضي الله تعالى عنه سے روایت ہے، کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو  
کہیں بھی نہیں دیکھا کہ انہوں نے نماز پڑھی ہو گر اپنے وقت میں (یعنی ہمیشہ اپنے وقت میں نماز  
پڑھی ہے) سوائے اس کے کہ انہوں نے عرف میں ظہر و عصر میں جمع بین الصلا تین فرمایا تھا اور  
(مزدلفہ) میں مغرب وعشاء میں جمع بین الصلا تین فرمایا تھا۔

(فائدہ) حالانکہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضي الله تعالى عنه جمع بین الصلا تین کے راویوں  
میں سے ہیں یہ روایات جمع کو جمع صوری پر محول کرنے کا تسلیب سے قوی ترین قرینہ ہے۔

یہی وجہ ہے کہ یہی روایت قاضی شوکافی رحمہ اللہ نے نیل الاوطار میں نقل فرمائی ہے چنانچہ

انہوں نے لکھا ہے۔

”ومن المؤيدات للحمل على الجمع الصورى ما أخرجه مالك فى  
الموطا والبخارى وأبو داود والنسائى عن ابن مسعود قال مارأيت رسول الله  
صلى الله عليه وسلم صلى صلاة لغير مقاتها الاصلاتين جمع بين المغرب  
والعشاء بالمزدلفة وصلى الفجر يومئذ قبل مقاتتها.

فنى ابن مسعود مطلق الجمع و حصره فى جمع المزدلفة مع أنه ممن روى حديث الجمع بالمدينة كما تقدم وهو يدل على أن الجمع الواقع بالمدينة صورى ولو كان جمما حقيقة لتعارض روايتاه" (نيل الاوطار ج. ٣ ص

(۲۲۹)

اور جمع صوری پر محبوں کرنے کی تائیدوں میں سے وہ روایت ہے جس کو امام مالک نے  
موطا میں اور امام بخاری امام ابو داؤد اور امام نسائی نے حضرت ابن مسحود رضی اللہ عنہ سے روایت  
کیا ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ہمیشہ وقت پر نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے۔  
سوائے دونمازوں کے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مغرب و عشاء میں مزدلفہ میں جمع فرمایا تھا  
اور اس دن فجر کی نماز اپنے وقت سے پہلے (یعنی اپنے ہی وقت میں بالکل شروع وقت میں) داء  
فرمائی تھی۔

پس حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے مطلق جمع کی نقی فرمائی اور اس کو مزدلفہ میں مختصر فرمادیا حالانکہ وہ بھی ان راویوں میں سے ہیں جنہوں مدینہ میں جمع میں الصلاۃ تین کی روایت کو روایت کیا ہے۔

(٢) عن عبد الله بن مسعود قال مسالت النبي صلى الله عليه وسلم أى العمل أحب إلى الله قال الصلة على وقهها،“الخ

(آخر جه البخارى فى الصحيح واللفظ له ح ١ ص ٢٧ والحاكم فى

المستدرک ج. ۱ ص ۳۰۲، ۳۰۳ والهیشمی فی مجمع الرواندج. ۲ ص

(۳۸)

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ سب سے افضل عمل کون سا ہے۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اپنے وقت پر نماز کو ادا کرنا۔

(فائدہ) نیز یہ حدیث امام ابو داؤد رحمہ اللہ نے اپنی سنن میں حضرت ام فروہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت فرمائی ہے۔

اور امام حاکم ابو عبد اللہ رحمہ اللہ نے اپنی مستدرک میں (۱) حضرت عبد اللہ بن مسعود (۲) حضرت عبد اللہ بن عمر اور (۳) حضرت ام فروہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین سے مختلف سنوں کے ساتھ روایت فرمائی ہے۔ (تفصیل کے لئے دیکھئے مستدرک حاکم ص ۳۰۰ سے ۳۰۲ تک ج ۱)

(۴) عن أبي ذر قال لى رسول الله صلی الله علیہ وسلم يا أباذر أنه سيكون بعدي أمراء يميتون الصلة فصل الصلة لوقتها فإن صليت لوقتها كانت لك نافلة ولا كنت قد احرزت صلوتك "آخر جه مسلم في صحيحه واللطف له ج. ۱ ص ۲۳۱ والترمذی فی السنن ج. ۱ ۲۳۳ وابو دانود فی السنن

ج. ۱ ص ۶۲

حضرت ابوذر رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا کہ اے ابوذر میرے بعد عنقریب کچھ امزاہ آئیں گے جو نمازوں کو اپنے وقت سے مؤخر کریں گے۔ پس آپ نماز اپنے وقت پر پڑھیں پس اگر آپ نے وقت پر نماز پڑھی تو وہ آپ کے لئے نفل ہو جائے گی (یعنی اپنے وقت پر نماز پڑھ کر پھر آکر جماعت میں شامل ہو گئے تو وہ آپ کے لئے نفل ہو جائیگی اور اگر ان کے ساتھ شامل نہ ہوئے تو پھر بھی) ورنہ آپ نے اپنی نماز محفوظ کر لی۔

(فائدہ نمبر ۱) مائین القویں کی تشریح دوسری روایات میں صراحت آئی ہے جن کو امام مسلم رحمہ اللہ نے اپنی صحیح میں روایت فرمایا ہے۔ تفصیل کے لئے مندرجہ بالاحوالہ دیکھئے۔

(فائدہ نمبر ۲) یہ روایت امام ابو داؤد رحمہ اللہ نے اپنی سنن میں حضرت ابوذر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے علاوہ (۱) حضرت عبد اللہ بن مسعود (۲) حضرت عبادۃ بن الصامت (۳) اور حضرت قبیصہ بن وقتاص رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے بھی روایت فرمائی ہے۔

تفصیل کے لئے مندرجہ بالاحوالہ دیکھئے۔

(۴) عن الزہری يقول دخلت على أنس بن مالك بدمشق وهو يكى فقلت ما يكى ف قال لا انترف شيئا مما أدركت إلا هذه الصلة وهذه الصلة قد ضيعت" (آخر جه البخاري في صحيحه ج. ۱ ص ۶۷)

امام زہری رحمہ اللہ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں وہ سن میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اور وہ رور ہے تھے۔ تو میں نے پوچھا کہ آپ کو کیا چیز ز لاری ہے تو انہوں نے فرمایا کہ میں نے جو کچھ (زمانہ نبوت میں) پایا تھا اس میں سے میں صرف اس نماز کو (اپنے وقت پر ادا کی) کو جانتا ہوں اور یہ نماز صالح کر دی گئی (یعنی انس کو بھی اپنے وقت سے مؤخر کیا جانے لگا)

(فائدہ) حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ جمع بین الصلاتين في المسفر کے سب سے قوی روایی ہیں۔ مگر تاخیر نماز پر وہ بھی روور ہے ہیں۔ لہذا یہ بھی اس بات کا قوی قرینہ ہے کہ جمع بین الصلاتين سے مراد جمع صوری ہے۔

(۵) عن أبي قتادة قال النبي صلی الله عليه وسلم انه لا تفترط في النوم انما التفترط في اليقظة" (آخر جه ابو داؤد في السنن ج. ۱ ص ۶۳)

حضرت ابو قتادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ نیند میں تفترط نہیں ہے۔ لیکن تفترط (نماز کو اپنے وقت پر ادا نہ کر کے اپنے اوپر زیادتی کرنا)

بیداری میں ہے۔

(فائدہ) یا ایک بھی حدیث کا ایک مکڑا ہے۔ جس میں نماز کو اپنے وقت پر ادا کرنے کو تفریط سے تعبیر کیا گیا ہے۔

نیز اس روایت کو امام طحاوی رحمہ اللہ نے تفصیل سے روایت کیا ہے اس کو بھی ملاحظہ فرمائیں۔

عن ابی قتادۃ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لیس فی النوم  
تفریط إِنَّمَا التُّفْرِيْطُ فِي الْيَقْظَةِ بَأْنَ يُؤْخَرُ الصَّلَاةُ إِلَى وَقْتٍ أُخْرَیٌ“ (شرح معانی)  
(الآثارج. ۱ ص ۱۱۲)

حضرت ابو قتادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ نیند میں تفریط نہیں ہے۔ لیکن تفریط بیداری میں ہے۔ اس طرح کہ نماز کو دوسری نماز کے وقت تک موخر کر دیا جائے۔

(فائدہ) اور امام طحاوی رحمہ اللہ نے اس مفہوم کا اثر حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بھی روایت فرمایا ہے، اس کے لیے بھی مذکورہ بالاحوال دیکھئے۔

(۲) عن ابن عباس قال لَا يغوت صلوٰةٌ حٰنٰيٰ وَقْتَ الْأُخْرَى“

(آخرجه الطحاوی فی شرح معانی آثارج. ۱ ص ۱۱۲)  
حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ نماز اس وقت تک فوت نہیں ہوتی جب تک کہ دوسری نماز کا وقت نہ آ جائے۔

(فائدہ) دوسری نماز کے وقت کے شروع ہو جانے پر حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نماز کے موخر کرنے کو اس کا فوت (قضاء) ہو جانا فرمائے ہیں۔

حالانکہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نہ صرف جمع میں الصلاۃ میں فی السفر کے راوی ہیں۔ بلکہ جمع میں الصلاۃ میں فی الحضر کے سب سے مشہور اور قوی ترین راوی ہیں۔ جیسا کہ پہلے

گزرا۔ تو کیا یہ اس بات کا تقریب نہیں ہے کہ ان کی روایات جمع صوری پر مجبول ہیں۔

(۷) عن سالم بن عبد الله أن النبي صلى الله عليه وسلم قال رحمة الله

عبد الله بن رواحة كان ينزل في السفر عند وقت كل صلاة" (اخوجه عبد الرزاق

في المصنف ج ۲ ص ۵۵۲)

حضرت سالم بن عبد الله رحمه اللہ سے روایت ہے کہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ  
رحم فرمائے عبد اللہ بن رواحة پر کہ وہ سفر میں ہر نماز کے وقت پر (اس کو اداء کرنے کے لئے) اتر  
جاتے تھے۔

(فائدہ) اس روایت کے بعد اب مزید کسی روایت کی ضرورت باقی نہ ہی الہدار روایات کی  
بحث کو ہم یہاں پر سمیٹ رہے ہیں۔ البتہ حالت حضر میں جمع بین الصالاتین کے جواز کی وجہ  
روایات ہم نے نقل کی تھیں۔ ان کے بارے میں قاصی شوکانی رحمہ اللہ کی نیل الا وطار سے چند  
اقتباسات نقل کریں گے تاکہ یہ حقیقت اچھی طرح واضح ہو جائے کہ اس سے مراد جمع صوری ہے۔

جمع بین الصالاتین فی الحضر کی روایات کا صحیح مجمل و مطلب

علامہ شوکانی رحمہ اللہ کے ہاں

چنانچہ وہ ارشاد فرماتے ہیں کہ

(۱) ويقرى ما ذكر من الجمع الصورى أن طرق الحديث كلها ليس

فيها تعرض لوقت الجمع

اور جو ذکر کیا گی جمع صوری میں سے اس کو یہی قوی کر دیتا ہے کہ حدیث کے تمام طرقوں  
میں جمع کے وقت کے ساتھ کوئی تعرض نہیں کیا گیا ہے۔

(۲) وما يدل على تعين حمل الحديث الباب على الجمع الصورى ما

آخر جه النسائى عن ابن عباس بلفظ "صلیت مع النبي صلی اللہ علیہ وسلم

**الظهر والعصر جميماً والمغرب والعشاء جميماً آخر الظهر وعجل العصر وأخر المغرب وعجل العشاء**، فهذا ابن عباس راوي حديث الباب قد صرخ بأن مارواه من الجمع المذكور هو الجمع الصوري“

اور ان میں سے جو قرآن دلالت کرتے ہیں اس بات پر کہ حديث باب جمع صوری پر محوال ہے وہ روایت ہے جس کو نسائی نے روایت کیا ہے ابن عباس سے اس لفظ کے ساتھ کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ظہر اور عصر کی نماز جمع کر کے اداء کی اور مغرب وعشاء کی نماز جمع کر کے اداء کی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ظہر کو موئخر فرمایا اور عصر میں جلدی فرمائی اور مغرب کو موئخر فرمایا اور عشاء میں جلدی فرمائی۔ پس یہ ابن عباس اس حدیث باب کے راوی ہیں انہوں نے تصریح کر دی کہ جو کچھ انہوں نے جمع مذکور میں سے روایت کیا ہے وہ جمع صوری ہے۔

(۳) **ومما يؤيد ذلك ما رواه الشيخان عن عمرو بن دينار أنه قال يا أبا الشعاء أظنه آخر الظهر وعجل العصر وأخر المغرب وعجل العشاء قال وأنا أظنه**“ و أبو الشعاء هر راوی الحديث عن ابن عباس كما تقدم اور ان میں سے جو اس کی تائید کرتے ہیں (ایک یہ ہے) جس کو شیخین (بخاری و مسلم) نے روایت کیا ہے عمرو بن دینار سے کہ انہوں نے فرمایا کہ ابوجشعاء میراخیال یہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ظہر کو موئخر فرمایا اور عصر میں جلدی فرمائی اور مغرب کو موئخر فرمایا اور عشاء میں جلدی فرمائی۔ تو انہوں نے فرمایا کہ میراخیال یہی خیال ہے۔ حالانکہ ابوالشعاء اس حدیث کے راوی ہیں ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے جیسے کہ بیچھے گزار۔

(۴) **ومن المؤيدات للحمل على الجمع الصوري ما أخر جهه مالك في الموطا والبخاري وأبو داود والنسائي عن ابن مسعود قال مارأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى صلاة لغير ميقاتها إلا اصلاتين جمع بين المغرب والعشاء بالمزدلفة وصلى الفجر يومئذ قبل ميقاتها**

ففى ابن مسعود مطلق الجمع وحصره فى جمع المزدلفة مع أنه ممن روى حديث الجمع بالمدينة كما تقدم وهو يدل على أن الجمع الواقع بالمدينة صورى ولو كان جمعاً حقيقياً لتعارض روايته“

اور جمع صورى پر حمل کی مؤیدات میں سے ایک یہ بھی ہے جس کو ماک نے اپنی موطاء میں اور بخاری، ابو داؤد اور نسائی نے ابن مسعود سے روایت کیا ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے کبھی بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو غیر وقت میں نماز پڑھتے ہوئے نہیں دیکھا۔ سوائے دو نمازوں کے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مزادلفہ میں مغرب وعشاء میں جمع میں الصلاۃ تین فرمایا تھا اور اس دن فجر کی نماز اپنے معمول کے وقت سے پہلے اداء فرمائی تھی (وقت اول میں فجر کی نماز کے اداء کرنے کو اس سے تغیر فرمایا ہے کہ اس لیے کہ فجر کی نماز کو کسی بھی حالت اور وقت میں فجر کے وقت سے پہلے اداء کرنے کا نہ تو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے کوئی قائل تھا اور نہ بعد کے ائمہ فقہاء اور محدثین میں سے کوئی اس کا قائل ہے۔ واللہ اعلم)

پس ابن مسعود نے مطلق جمع کی نظر فرمائی اور اس کو مزادلفہ میں محصر کر دیا حالانکہ وہ بھی حدیث جمع بالمدینہ کے راویوں میں سے ہیں جیسے کہ پہلے لگرا۔ اور یہ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ جو جمع مدینہ میں واقعہ ہوا تھا وہ جمع صوری تھا۔ اگر وہ جمع حقیقی ہوتا تو ان کی روایتیں متعارض ہو جاتیں۔

(٥) ومن المؤيدات للحمل على الجمع الصورى أيضاً ما أخرجه ابن جرير عن ابن عمر قال خرج علينا رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فكان يؤخر الظهر ويعجل العصر ويؤخر المغرب ويعجل العشاء فيجمع بينهما“  
وابن عمر ممن روى جمعه صلی اللہ علیہ وسلم بالمدينة كما أخرج عبد الرزاق عنه” (نيل الأولاظر ج ٣ ص ٢٢٩)

اور حمل صوری کی مؤیدات میں سے ایک یہ بھی ہے جس کی تخریج ابن جریر نے ابن عمر

لے کی ہے وہ فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہماری طرف نکلے پس آپ صلی اللہ علیہ وسلم ظہر کو مُؤخر فرماتے اور عصر جلدی اداء فرماتے اور ان دونوں کو جمع فرماتے اور مغرب کو مُؤخر فرماتے اور عشاء میں جلدی فرماتے اور ان دونوں کو جمع فرماتے اور ابن عمر ان رادیوں میں سے ہیں جنہوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجمع بین الصالٰتین بالمدینہ کی روایت ذکر فرماتی ہے۔ جیسے کہ عبدالرازق نے ان سے اس کو نقل فرمایا ہے۔

(فائدہ) اب آگے ہم ان شاء اللہ تم کا قرآن کی دو آیتیں ذکر کریں گے جن میں اوقات نماز کو فرض قرار دیا گیا ہے اور نمازوں کو ان کے اوقات میں ادا کرنے کی تاکید کی گئی ہے۔

آیت نمبر ۱: *إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كَتَابًا مَوْقُوتًا*. النساء آیہ نمبر

۱۰۳

بے شک نماز مُؤمنوں پر ان (نمازوں کے معین شدہ) وقت میں فرض ہے۔ اس آیت کی تفسیر میں حافظ ابن کثیر حسنہ اللہ نے لکھا ہے۔

قال ابن مسعود إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كَتَابًا مَوْقُوتًا (تفسیر ابن کثیر ج ۱)

ص (۸۳۵)

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ نماز کے لئے بھی وقت (مقرر اور معین) ہے۔ جیسے کہ حج کا وقت (معین اور مقرر) ہے۔

اور امام بخاری رحمۃ اللہ نے یہ آیت اپنی صحیح میں نقل فرمائی اور فرمایا۔

”*إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كَتَابًا مَوْقُوتًا*“ وَقَتْهُ عَلَيْهِمْ“ (صحیح

بعماری ج ۱ ص ۷۵)

اس (اللہ) نے اس (نماز) کو ان کے لئے موقت (اوقات کا پابند) بنا دیا۔

اور امام ابو یکبر حاصص رازی رحمۃ اللہ نے اس آیت کے ذیل میں فرمایا:

قال ابوبکر ”قد انتظم ذلك إيجاب الفرض و مواقيته لأن قوله تعالى“

كتابا معناه فرض و قوله موقوتا معناه أنه مفروض في اوقات معلومة معينة فأجمل ذكر الأوقات في هذه الآية وبينها في مواضع أخرى من الكتاب من غير ذكر تحديد أو اثela وأواخرها. وبين على لسان الرسول صلى الله عليه وسلم تحديد ها ومقاديرها“ انتهي (أحكام القرآن للجصاص ج ٢ ص ٣٧٣)

فرمايا ابو بكر رحمه اللہ نے کہ یہ آیت فرض کے وجوب اور اس کے اوقات (دنوں) کو شامل ہے اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد کتاب کے معنی مفروضاً (فرض ہونے) کے ہیں اور اس کا ارشاد موقوتاً اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ معلوم اور معین اوقات میں فرض ہے۔ پس اس نے اوقات کے ذکر کو اس آیت میں مجمل (غیر مبین) چھوڑ دیا اور اس کو کتاب (قرآن) کی دوسری جگہوں پر بیان فرمایا۔ لیکن نمازوں کے شروع اور ختم ہو جانے کے اوقات کو بیان نہیں فرمایا: اور رسول اللہ صلى الله عليه وسلم کی زبانی نمازوں کے اوائل و آخر اوقات کی حدود اور مقداروں کو بیان فرمایا۔

(٢) ”حفظوا على الصلوات والصلة الوسطى وقوما الله قانتين“ (البقرة آية ٢٣٨)

پابندی کر نمازوں کی اور درمیانی نماز کی اور اللہ کے آگے ادب سے کھڑے ہو جاؤ۔ اس آیت کے ذیل میں امام ابو بکر رحاص فرماتے ہیں:

”فيه أمر بفعل الصلاة تاكيد وجوبها بذكر المحافظة وهي الصلوات الخمس المكتوبات المعهودات في اليوم والليلة وذلك لدخول ألف واللام عليها اشاره بها إلى معهود وقد انتظم ذلك القيام بها واستيفاء فروعها وحفظ حدودها و فعلها في مواقعها وترك التفصير فيها إذ كان الأمر بالمحافظة يقتضي ذلك“ كله“ انتهي (أحكام القرآن للجصاص ج ١ ص ٢٠٣)

اس میں نماز کی ادائیگی کا امر ہے اور اس کے وجوب کی تائید ہے۔ لفظ حافظة کو ذکر کرنے کی وجہ سے اوز وہ پانچ نمازوں ہیں جو فرض و معین ہیں دن رات میں، اور یہ اس پر الف لام کے داخل ہونے کی وجہ سے ہے اس سے اشارہ کرتے ہوئے معمود (معین) کی طرف اور اس کے قائم کرنے اور اس کے فرائض کو مکمل کرنے اور اس کی حدود کی حفاظت کرنے اور اوقات کے اندر ان کو اداء کرنے اور اس کی حفاظت کرنے اور اوقات کے اندر ان کو اداء کرنے اور اس میں تقصیر کو ترک کرنے (ان سب) کوشال ہے۔ (اس لیے کہ حافظ کا امر ان سب (اشیاء) کا تقاضا کرتا ہے۔

(فائدہ نمبر ۱) ان دو آیتوں کو تمہارا ذکر کیا اس لیے کہ اتنی واضح احادیث آنے کے بعد مزید کسی ولیل کی ضرورت نہیں ہے۔

(فائدہ نمبر ۲) ان دونوں آیتوں سے اجمالی طور پر اتنی بات ثابت ہو جاتی ہے کہ نمازوں کو اپنے اوقات میں پڑھنا فرض ہے۔

(فائدہ نمبر ۳) اور پانچوں نمازوں کے اوقات قرآن کی دوسری آیات سے اشارہ ثابت ہوتے ہیں نبوت کے لئے سورۃ بنی اسرائیل کی آیت نمبر ۸، ۹، ۷۶ اور سورۃ ہود کی آیت نمبر ۱۱۳ کا مطالع فرمائیے۔

#### نتیجہ:

وَهَذَا آخِرُ مَا أُرْدَتْهُ فِي هَذِهِ الرِّسَالَةِ  
 وَالْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى تَوْفِيقِهِ إِيَّاهُ لِتَكْمِيلِ هَذِهِ الرِّسَالَةِ  
 كَمَا يَنْبَغِي لِجَلَالِ أَوْجَهِهِ وَعَظِيمِ سُلْطَانِهِ وَلِلْحَمْدِ كَمَا يَجْبُهُ رِبِّنا  
 يَرْضَاهُ  
 وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى خَيْرَةِ خَلْقِهِ وَسَيِّدِ رَسُلِهِ أَمَّا الْأَنْبِيَاءُ فِي الْأَسْرَاءِ  
 خَطَبُوهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَامِلِيِّ لَوَاءَ حَمْدِ رِبِّنَا عَزَّ وَجَلَّ

أشفق الناس وارحهم بأمته سيد ولآدم سيدنا وشفيعنا محمد صلى

الله تعالى عليه وبارك وسلم تسلیماً كثیراً كثیراً

والصلوة والسلام عليه كلما ذكره الذاكرون وكلما نعمل عن ذكره

الغافلون

اللهم اجعل هذه الرسالة سبباً لرضاك في الدنيا والآخرة وشرفها

بالقبول لديك والمؤمنين كافة واجعلها ذخراً لنا ولوالدينا ولا ساترتنا

ولمشائخنا ولمجينا فيك ولعامة المسلمين يارب العالمين وبأكرم

الأكرمين. آمين يا رب العالمين

أنا الرجى عفوريه السميع البصير محمد نذير كان الله له في الدنيا

والآخرة المدرس بجامعة العلم والهدى بليك بون بريطانيه



